فتاعتة عظيكةنافكة العناكانت والف رق ب ين شرعيت وَرعيتها تشيئخ الإسلام أحمدبن عبد الحليم ابن تيمية الحرَّاني الدمشقى المتوفى سنة ٧٢٨ ه. رحمه الله

المتوفى منة ٧٢٨ ه. رحمه الله تحقيق وتخييج وتعليق

سليمان مسلم الحرش حسين إسماعيل الجمل

الدلاز لولعا لمتية فلكتابث لالفجرني لعي

# حَدِيثِع الْحِثُ تَوُق جِسْفُوطَة الطبعَة الأُولِى ١٤١٢هـ - ١٩٩١م



قاعنة عظية نافعة ف العِباكان ب الله الرحم الرحمي

## المقدمـــة

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

أما بعد:

فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار. فإن الاشتغال بالعلم من أفضل القربات، وأنفس ما تقضى فيه الأوقات، فمن أخذ به فقد أخذ بحظ وافر، فالعلماء هم ورثة الأنبياء يبينون للناس معالم الحلال والحرام، فهم النجوم في الظلمات، متدي بهم الحائرون. وقد حمل هذا العلم من كل خلف عدوله من الصحابة رضي الله عنهم والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين، وتبع التابعين ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، يقذفون بشهب السنة على الباطل فتدمغه فإذا هو زاهق.

لقد ترك الرسول على أمته على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك فبلغ الرسالة وأدى الأمانة

ونصح الأمة، وكشف الله به الغمة وجاهد في الله حق جهاده حتى أتاه اليقين، وعلى ذلك سار أهل القرون الثلاثة المفضلة يئدون كل بدعة مضلة ليكون الدين نقيًا من شوائب الابتداع والتحريف، ومع ذلك فقد وجدت البدع ونبتت معها نابتة يعملون بالبدع ويلبسونها لباس السنة، ويزخرفونها بالقول لتروج على الاغهار والجهال فاتخذوها دينًا يتقربون بها إلى الله تعالى كها يزعمون وثم الذين عملوا على نشر البدع فريقان:

الأول: فرقة روجت للبدع عن غير علم، غلب عليهم الصلاح، ولم يعتنوا بدراسة الآثار والأحاديث، وغفلوا عن أصول العبادات فاخترعوا رسومًا وهيئات ما أنزل الله بها من سلطان وجعلوها دينًا يدينون الله تعالى بها.

الثانية: فرقة انطوت على الحقد على الإسلام وأهله، فأرادوا عن قصد خبيث ضرب هذا الدين في قواعده وأصوله وعباداته وهيئاته فعمدوا إلى الابتداع في الدين عالمين بها يفعلون قد أجمعوا على هدم الدين وطمس معالمه، فوضعوا على الرسول على الأحاديث المكذوبة والموضوعة في العقيدة والعبادات والمعاملات فاختلقوا الآلاف.

فعن هاتين الفرقتين انتشرت البدع، فرقة ابتدعت، وأخرى روت ونشرت، ومع اندراس معالم السنن وظهور الجهل وموت العلماء أصبحت البدعة سنة وصارت السنة

بدعة، وعاد الإسلام غريبًا كها بدأ، ولكن ما كان الله تعالى أن يظهر الباطل على الحق على الدوام، فأقام الله تعالى الطائفة المنصورة تنطق بالحق، تفضح الباطل وأهله في كل قرن وفي كل زمان، حتى لا تخلو الأرض من قائم لله تعالى بالحجة في وجه الابتداع، فصنف العلماء المصنفات القيمة في البرد على المبتدعين، وكشف عوار مذهبهم، وفضح خبث طويتهم في حين صنفت طائفة أخرى من أهل العلم المؤلفات الجيدة في بيان اعتقاد أهل السنة والجماعة، وبيان طريقتهم ونهجهم، ومن هذين الرافدين العظيمين وهما، الرادون على المبتدعين بدعتهم، والمصنفون في اعتقاد أهل السنة والجماعة حفظ الله تعالى الدين نقيًا خالصًا من شوائب البدعة والابتداع.

ومن أشهر من أقامه الله تعالى للرد على المبتدعين، وبيان عقيدة السلف أهل السنة والجاعة، الإمام العلم شيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام ابن تيمية الحراني الدمشقي رحمه الله تعالى، وأجزل له الثواب، فإنه كان شجة في حلوق المبتدعين، بها كان يدفع هؤلاء بصريح الكتاب وصحيح السنة، فقمع الله به البدعة، ونصر الله به السنة، إذ أنه صار على المذهب المنصور، مذهب أهل الحديث والأثر.

ومن أنفس ما كتبه شيخ الإسلام في هذا المضهار رسالته المرسومة بـ (قاعدة عظيمة نافعة في العبادات والفرق بين شرعيتها وبدعيتها) فالرسالة على وجازتها حوت بين صفحاتها أصولاً دقيقة في بيان عمل السلف واجتهادهم في متابعة الرسول على أنه أنه العبادات، وحوت أيضًا حرصهم على حفظ جناب التوحيد من الشرك الذي منشؤه تعظيم آثار الصالحين، وحرصهم أيضًا على عدم التزيد في العبادات بالرسوم والهيئات المبتدعة، ومن ثم فقد وقع الاختيار على هذه الرسالة لنشرها بعد الاطلاع على أصولها الخطية وتحقيقها بها يتفق مع أهمية موضوعها وبابها.

هذا وقد اعتمدنا في تحقيق هذه الرسالة القيمة على النسخ التالمة:

١ - النسخة الأولى: نسخة خطية من مصورات جامعة الملك سعود عن المكتبة السعودية العامة بالرياض تحت رقم ٨٦/٥٩٤ معدد أوراقها ١٢ ورقة، وعدد سطورها يتراوح ما بين ٢٠ - ٢٢ سطرًا وهـو الغالب وتاريخ تصويرها نعن ١٣٩٥/١٠٨ هـ، وخطها نسخ معتاد، وجاء بآخرها بأنها نقلت عن نسخة عليها خط شيخ الإسلام نفسه، ومن ثم جعلنا هذه النسخة هي (الأم) ورمزنا لها (أ)، هذا ولم تتضمن النسخة اسم الناسخ ولا تاريخ النسخ، وجاءت محتفظة بعنوان المخطوط وهـو: قاعـدة عظيمة نافعة في العبادات

والفرق بين شرعيتها وبدعيتها، ومحتفظة أيضًا باسم مؤلفها فجاء في أولها ما نصه: أبو العباس تقي الدين أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام ابن تيمية الحراني قال الشيخ رضي الله عنه وأرضاه الحمد لله.. واحتفظت أيضًا النسخة بالخاتمة.

٢ - النسخة الثانية، وهي أيضًا من مصورات جامعة الملك سعود عن المكتبة السعودية العامة بالرياض تحت الرقم ٢٥٣ / ٦٨٣، عدد أوراقها ١٠ ورقات في كل ورقة من السطور ٢١ - ٢٥ سطرًا وكتبت بخط نسخ حسن، وتاريخ تصويرها ١٣٩٥/٧/٤هـ ولم تحتفظ النسخة باسم الناسخ ولا تاريخ النسخ، ابتدأت بقوله، قال الشيخ الإمام أبو العباس أحمد بن تيمية الحراني: الحمد لله وفي خاتمتها تاريخ النسخ وهو ٤٤٧هـ ورمزنا إلى هذه النسخة برمز (ب).

هذا ومن الجدير بالذكر أن هذه الرسالة القيمة قد نالت الاهتمام من المشتغلين بالعلم فأول من نشرها ـ فيها نعلم ـ هو الشيخ المجاهد محمد رشيد رضا رحمه الله ضمن مجموعة (الرسائل والمسائل) واحتلت صفحات ٢٤٣ ـ ٢٧١ وتلاه الشيخ عبدالرحمن بن محمد بن قاسم النجدي في مجموعة الشيخ عبدالرحمن بن محمد بن قاسم النجدي في مجموعة (مجموعة فتاوى شيخ الإسلام) وجاءت هذه الرسالة ضمن الجزء الحادي عشر المسمى بعلم السلوك واحتلت صفحات الجزء الحادي عشر المسمى بعلم السلوك واحتلت صفحات

ثم أفردها الأخ بدر بن عبدالله البدر بالتخريج والنشر عن مطبوعة الشيخ محمد رشيد رضا وبتعليقات الشيخ رشيد نفسه.

ولكن يلاحظ على هذه النشرات المطبوعة للرسالة أنها جاءت كلها ناقصة بمقدار صفحتين من الأصل المخطوط وقد أثبتنا صورة هذا النقص ضمن الصور الخطية فلم تتم الفائدة من نشر هذه الرسالة، وقد جاءت مطبوعتنا هذه والحمد لله متلافية لهذا النقص حيث أنها اعتمدت على أصول خطية لا على أصول مطبوعة مما يجعل هذه الرسالة متميزة عن خطية لا على أصول مطبوعة مما يجعل هذه الرسالة متميزة عن كل ما سبق نشره منها، فالحمد لله على التوفيق.

#### عملنا في التحقيق:

- ١ ـ قمنا بنسخ المخطوط الأم، ورمزنا له بحرف (أ).
- ٢ أثبتنا الزيادات التي تفردت بها النسخة (ب) في متن الأصل ووضعنا الزيادة بين معكوفين ونبهنا على ذلك في الهامش.
  - ٣- تخريج الآيات القرآنية في هامش الأصل.
- ٤ تخريج الأحاديث النبوية في الرسالة، ولا يقدر هذا العمل إلا من عانى التخريج.
- ترجمنا تراجم موجزة في الهامش للأعلام المذكورين في الرسالة مع عمل إحالة لهؤلاء الأعلام لمن أراد التوسع.

٦ قمنا بالتعليق في المواضع التي رأينا أنها تحتاج إلى ذلك.
 ٧ صدرنا الرسالة بترجمة موجزة للإمام ابن تيمية مع ذكر مصادر الترجمة.

هذا ونرجو أن نكون بهذا العمل قد وفينا الرسالة حقها من التحقيق والتخريج مما لا يدع مجالًا للمزيد، ولا يفوتنا أن نشكر الأخوين الفاضلين الدكتور محمد مكي السباعي رئيس قسم المكتبات بجامعة الملك سعود، والاستاذ أبو زكريا يوسف الحجي رئيس قسم المخطوطات بجامعة الملك سعود، فقد قدما كل عون مشكور في الحصول على المصورتين، فجزاهما الله خيرًا.

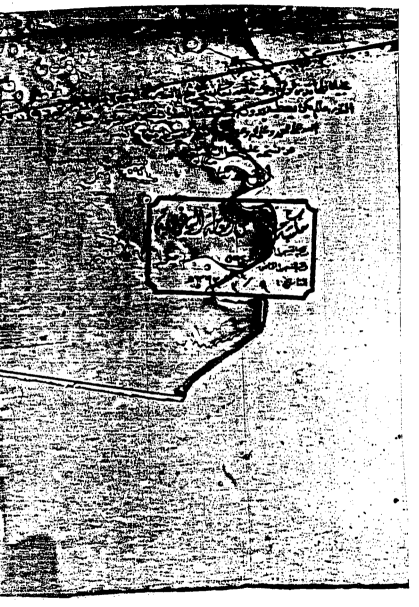
والله تعالى نسأل أن يجعل عملنا خالصًا لوجهه، صالحًا ليوم لقائه إنه سميع مجيب.

المحققان



يبرخ والمنظلفة المدة فالترفيط والاستاوات المالا المسالدومن معدلا فلاتفادك الدو فتعماد الا التعليم المتعاقد المتعام والمالية الفاعة المتعارك والمائك وافعله المسالم وادفار ونفن الاموكشف المتروعا هدفا سحقها وعد فكالمتحالة المتعب وبرسل ورعيرو الارتباسي هدا الدكان في المستعلق المستعدد المستعد امتلم احد فاعبدوات إنطاعها استقام وعي عاراص الديمالم اسوسوام كتام والموالم فأحرفه السرمرس ليني كتاب الي المصان عنج عنالصراط المستمراد فيعد استبر ورقا الستكادا مندا حزاطىستنيافابعده ولاتتبعطالسيافت زق بكيعد سيلد دلكومكم به لعلكم تنقون وضعيط عبداهر و سعود حياله صالدعليه بانخط خطأر صاعط عطي ماعد عيم وشاارم قادها سالدوه بهساعلكاسيل منهلت فأندعوا البرم تراعذا

اللوحة الأولى من نسخة (أ).



اللوحة الأخيرة من نسخة (أ).

ومنازلية اخاروه والموتبالحكان كتعاطات القناوع والبغا والتوجيد استاباد المائد الزكانة والماع ورد المفاصة والم وانظاء ومقاءم وفرعند المتحاسرواننا بعون فلركات امتعد وداسان هنه المتام للمالة فيها والدعا وعدد كل الماه مداخا هدا بعلم الألم مهن ينسأ والحواباتون والعاقالاف اعده والمام بكادات الاة كالنظرافيا رة في والكان تعد المنقطة عدم السلد بهدانها ويريد شفس كاعاد مرب الني ما الدعر والإفراد والفياد القل يصدفيع عرسانه ستراخ كاحبث دكيه علامة وبالتبل مرضل البعداديقصد ودار فصل مريطيوات الزاحد فيشتخ فتذر ليعطاء يتصددو للانسادان فتواند حظها ضما إشهاءه عذاذ يتسدانه لالتي فيوالدواد فيهاودا الارقرالي كادفينا نزاهدين المسلامة اومكاد البيغة الذى بالوضراصي البخلف العقد أولتصدأ مان يقلا الماحتان بعابراهم الخليكمة وكاد يحراد وكابنجاب مكان مذيشق اواماك يقالا مذكان ماعني إن مهم متؤربة بدمثن أوبيت المقد فأوعم أوقا كافتوا وزان برني اوتتاله بني طاعا يجيما فانسون بقال الذكتل فيرقا بيل فعنده الدامة الدينيا المتراحا بي الوزوجا بني من عُرانُ يقصدُ الني العبادة بعاهد الديدة عناص من العصاب الد كأن يتصدفن الباع المالة واليعارة وتقراد الترامة وسدالم التها يرالبيصلاد ولتيهم لنعاب فتما كامريها ورضي اسرطت فتعلت

أول السقط من نسخة (أ).

السلم عليهم ومحنا عرماتها فاللسلاة عندها وكانها وهاسايعد وصلوا الفذاالنفى عندلا مزدروي الالتؤك والأدان مكن السلعوضا لمة سمع تنا وجرعات مقطالات كفر في عدد والاتالي لاحرب النعامة فكذاك اذكاد لاخراض فالمالن المتعاقبة . ليزاكات النصاب يبنون التناسيط عَرافِي والجاالمِ الْحُوالِمِ الْحُوالِمِ الْحُوالِمِ الْحُوالِمِ الْمُ

التي مد من هدي المنطق المرك والمال المدهد في المحافظ المرك والمال المدهد في المرك والمال المدهد المدهد المرك والمرك والم

آخر السقط من نسخة (أ).

الليت ميام المالم وعلمت في الله على تت والمدعل الله لتعدا بتلوين الزائنات معناية احديه فيسهلوا ويعتد ونزيد جروا بكن ني المحالي المحالي المحالية المحا ونعوليا سرمش والنشاوم وستاحنا والأرويعلا استلاستالو يتلاماديك وشقيدي والزالابسيوه فالولز يولاونكيوس والم وسولدارسلدا لمستاودينالن ليتميع عالمان تلبدكل بالمبية والعالمانهونيس الاستوكات المعاوجا حدل اسست عها فعوه عليها ستهاه البتهميمونه سلامه عليونكم شكهاكيراليعم الماء مسعو فالعادات والفاق بباش بباوبدعها فأمه خلا باب كارضيدالعنسلام ع كذف إب المقللة الدام ناحاتنا ما استلما بعن ما حرمه احداث الم مهنة بالمسلمة على المسلمة على المسلمة الساعة ولد المعالمة في المعالمة في الما الما يمن الساب والما عنانانه واحيط السراخة في موسالة وعدوا والمداعية المرابد سعود يضما للوهوالعر البيملل مليدا أونط خطاوغط علياعت ببندوشال ترملت ويدوحنا بالملمك سيلنها شيطانه بدعواليد فرفوانه مفاخرش سنشانا لبعو فلنتبعط السباقتنوق ملهن سيلدوقد وكراسطا فاسويرة الإمام والامراف وطعرجا ما وم يعلك كيوسية ومواما كالم معلقه وعلا عاسة والائبة واستكل كلعقه اصكحتا ولادم وغرموا دعا إ وأدامه الله نتال شاام لمباشر كاء شروالمه معالدت عام وديه برامد وشعات الاعكر سلعها عادات كالترجع المناحش شل المدال السيت عراة وعيد الت ورعام في المالعالي السطفي المستعددة السيارات المسالم

اللوحة الأولى من نسخة (ب).

فاللآكار عدائيا فرطين لبعث مستكان فيهم مولهسرفه وعلما ندكات سعيم النياط وكان ميوم سعمو سلكن بالخروالذي قلند معناه ون عنا النصب وهنه البعلية والع والمال سيبها فاوعل على ليس هوما عد سرويب ولرشها الرسول فهومال متول تعالما ششاانغرونت نعطيك حذا للااوعظم حذا السنروض فباليك حن الولاء وموصك و يتوبه سبيه لغاز لفيراه رسانه وفي شاءن يدار المسنم الوكنيد اوقيرا وبسم الوشيخ وغواز لك سعالنذورللتي فيها شركة فازانشرك فالندوفتد بيعلمه السطان مبعن سطاعيه كالتعربة وحنا شاذ فالندونشيما فاندنبت فيالسب غيره عدان غرمن البخعل السمليبي انهى م النب فعلائه لايا يب عد عا فارسط جي مع الغيل في النسيسان عن الدهرو عل اجبي السفليط في وأن والمر فالتدريلة إن المرال القيار فهذا المن عند صوالند الذي بنسب الفكاندشي خو عثله وولك اشاكاتى قدمتاره فللبه لوغاديه كا ومبيط ابغاري عمالي سليهرطيرته الدخالية تندان يطيع الدخليله ومث نذيران يعطى الدفلابعصرواغا نهى عنەصلماندىليە قاغمالانە لافائدة مندالاالترام التزامه وتعدلام في بعضبتر آناكا وادامم تلكالعبا داشا بالانذرع وبخبرا لدوالناس بقصعون بالندار قعيل ساللهم فبينه النميسلى وعليه فالمالنندلاما تي يغير فيس النذريب فيصعول سلكويهم وفلك إن الناخداذاةال سعاي المتسنطي التعالقوات اسامهم لتلاتلات والحاسطا والشطأ فالحامم <u>٣٠ حذا المرث اوا ١</u> دفع الرص<u>نا العدو، وأن منه على حذا الدن فعلت كذا نق</u>د جمّاً ال العادة التمالتزمها عفيساعت يدلك المطالوب واستهام لانتيض تلك العابتر لودالك العادة المنذوره والنيع على مد عد فك الطاود ليتليدا يشكرام مكف كرومكو ف بنداماام ويووترك ما نهاه عندوامًا تلك المادة المنذوره فلا تقع المسكر عاد الدور ولانبدالله علك النعد ليعيده العبد بتلك العبادة المندور والتي كانت ستعة فعارت واجبرالله بسيانه البيصب تلك العبادة ابتداء بل مويضوه فالعيد بالأيؤذ كالفرامض ويحتف الحارم لكناهذا النا ذر مكود قدمنيم كثيراً من حتويق الدنم بذلك ذلك الندر لاجا "ملك النهرو تلك النهر إجليت ويتعماهه بها لجيؤ ولكا المنذور المستقروان كامت المبذؤل كثيما والعست تعلمهم فهماكن على اسرمن إن جويبرالا دعائ المسفول الكثرفليرالتدرسيا عمسول سلوم كالدة وفاله الدحاس اعظم الأسباب وكذلك السدقة وخيرحام العادات بعلما الترك سيبا محسول الخيراق لادفع الشرانحا خطا العبدانبلاء واماما يتعلرعلى وجرالندا فانتزلا عيلب متنعبرولا بيعع عندمض لكنر كان خدانه فلا فلر ازمه ولك فاسرتها يسترج بالندرم البخدا فيعطى على الندرم الهياء بعليه مدونية المداعلم تست والحديم تصاليم على العدوالدوم عمراجين ٥

اللوحة الأخيرة من نسخة (ب).

نتاك اتريدون ان تتغذف انادان أكم ساجد بنا علك معامدة بكربصدا مه احدكتدفيد العلاقة فليصل فهدوالافليدن وحكذا للناس قولانه فيل فعلرمت المامات على فيروجدالتصد عل شابعتد فيدبُها حدفتط اوستعبته على تولين في مذهب احدوخيك كا قدبسط وكك في موضعه ولم يك ابن عروادغين مع التكما مين يتمسون الدمأك التماع فيزل فيها وسيت فيها شل سيت انتاجه وشل واسع نزولرني سفا زبيه وافاكات الكلام فيسفا بهتعاني سوية للعمل فقط والتكاهصم يتصدالتميديه فاسأ الامكيرلنسهأ فالصحابة سننتود على انهلا يعظهمه أالاساعظير النارح فعاسسسانح واما تصدالصلاة والدعا وللعادة كل مكاحه بم يتصدالابنياء فيدانصلاة والمهادة بلعوي المرس وابعونزل أفيداوكنو فوناكا تقدام أيكوابه عرولاغير ويعلدنا شرليس فيدت بستمرانه على فال ولاتعد قصد عاصماوم ان الاسكنالتي لما ب البيم صلما سطيدي أم جول خيبا أما في سنغر واساني متعامد خالطرقه وجدوفنوا تدوننازليف اسفاره وعل سوشرالتمامات يكفها فالبيويت التركا ت يا زالبها أحيانا كمت بعد المعاموالاطك التركاب يعل نبعا غلنزولد كالعام وينظم والنظروبتاع معروفرعنه العمابروالط بعيث فلويا نوايتمسد عداتيا فالعسف البا الصلاة بنها والدحاوض ادلك مكان صلاطاص إستعلم بلام يك فيهم سينيل وَلَكُ وَالِلْغُ مِنْ وَلَكُ الْمُلْعِمَا حِدِهُم فِي المَتَّامِ مِكَانَ أَنْ يَسْمِدُ السَّالَةُ وَالسَّادَةُ فذلك للكاده فهذا كم مينعله استكرمت السلت وحذا مثل ال بريد شخص كأريكات سربدالنيصل المهولية اونزلغيه ويسليغيروليعوشلان يتمسنجيع اعجل نسايرنيسلى فيكل جرة وليعو لماكانت الحرة باقيتها تدخل في المسعدا ويتعلف منزلدن حصاره قديظيروالنضير والخندى ليصلوفيه ويدعو اومقطعه بزوم الانسارالتي قبلانه وخلها فيعلى لميروبينعو الآيقصعالتي العادالتي لميالنه ولأ نبها اوداراتا رتعمالت كامه عنها حوواسيابه فيصلحنها ويرعع اوميتعسد

\* أول السقط من نسخة (ب).

الموسلات التريم لمه بنعاكا نزلت عليرسوج المرسلات الوسكان البيتم في معضرامعا بدخلن العقيدا وبيتماما كان بتال انداحتاز بها ابرام ما الله الله الله الله الله ب ويكاديد التي ولائن خالدانهان بهاحين أبع اليد شارية در مراوغاوا خلااشكاط بهنبى اوتمار بني شل غارجيا الحاسيون يتال الج تا بيل فهنا العاضي المة يتاله المه سربها بني اوتزابها بني سدخيران يتعلم الني البا د عذاكم بين فيعت احدمت الدلحابة اندكات ميّعد هفة البقاع فيصله فالدها بأنتال ونظما تصديوالنجية التي بايع النج ملكا فيعليه كالمختلف المرج الممروض لاعند وكذكك بناءال احدمل هذه البقاع متعندان بكوه حناك عاعتر معالون لمعليت الغيربل تبنى لصلافهم يزور ملك التعدد عنام نكن علمه علم العسماية بلع ابن الخطاب ومني سرعشرين ان متصل الصلاة في المكا والنبي صلى قيدالبني صلى المدعليدوس ككوينر عدار بيعيد العدادة فيرائع مصر بارسار فيراك فاز لافير بحكم الاثنا قد تكان انتاع ستصلام عليدا ان بصلي الرجل في ايسكات ناز لأفيرلا مزكات ا دامزل منزلامل فيهمنا باان بتصدالعلاة فيدس كيس حد متؤله فعذا الذي كره حرمنوا عشر في الناس عند النرمنالغة لدكيس متابسترلد فكيت إذاكان المسكات انما سرمد اونزل بداوسك لقدشد ومن عيروم برانعلن الذي اتخنا في متور الانبياء والصالحيي سا جد و قال لِين العار الميهود والتصادى اتخذوا تبور ابنياتهم ساجد يحذر سما فعلود في العسم عندانه قال بتأل ديموت بخس ان مشكان قبلها كا نعيا يخذون التبود اجد فان الهاكم عمد لك فهذه نعوصه العرجيه توجب تعريم التخاخ الرتبورة بعدينهم مدنونون فبعاوهم احباني فبعرهم ويبتعبداتيا وأمورهم للسلام مع ومع منا يحرم الله اللصلاح اعتدها واتخاده استجد ومعلوم الناهنا انما عند المرابعة المالا يشركه في ولا علوق فادابني السجد لاجل ميت كان حواما فكذ لكا واكا دع

# ترجمــة المؤلــف'' (٦٦١ ـ ٧٢٨هــ)

#### نسبه:

هو أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن عبدالله بن أبي القاسم بن تيمية الحراني الدمشقي الحنبلي أبو العباس، تقي الدين شيخ الإسلام.

#### مولسده:

كان مولده في (حران الجزيرة) \_ بينها وبين الرقة من مدن شهال سوريا يومان \_ سنة (٦٦١هـ) في اليوم العاشر من ربيع الأول.

#### سيرتــه:

قدم إلى دمشق صغيرًا مع أبيه شهاب الدين طلبًا للعلم، فنبغ في علوم كثيرة، وقل أن سمع شيئًا إلا حفظه فصار إمامًا في التفسير وعلومه، أعرف بالمذاهب الفقهية من أصحابها

<sup>(</sup>۱) انظر مزيد ترجمة له في: الدرر الكامنة ١/٤٤١. تذكرة الحفاظ ١٤٩٦/٤. البداية والنهاية ١٤/٥٣١، الأعلام للزركلي ١/٤٤١. فوات الوفيات ١/٥٥٠ ـ ٥٠. النجوم الزاهرة ٢٧١/٩. هدية العارفين ٥/٥٠٥.

الذين عاصروه، وبرع في الوقوف على اختلاف العلماء، وجمع أقوالهم والتحرير فيها والنظر في أدلتها وبيان الراجح منها، عَالَمًا بِالأَصُولُ والفروع، والنحو واللغة، والعقائد والفرق لقد اجتمعت لابن تيمية صفات حميدة اعترف له بها جهابذة العلم والفضل ممن عاصروه، أو جاءوا بعده، فقد عرف بالـذكاء والنباهة والحفظ منذ الصغر حتى أصبح إمامًا قبل بلوغ الثلاثين من عمره. وما تكلم معه عالم في فن إلا ظن أن ذلك الفن لا يجيد غيره، بالإضافة إلى ذلك فقد كان داعية إصلاح في الدين، عمل على رد شبهات المغرضين والمبتدعين، فقد ناظر العديد منهم، وكان مؤيدًا من الله تعالى، قوله من الكتاب والسنة ومنهج الأئمة، عاش رحمه الله بعلمه مع واقعه وعصره، فترجم علمه إلى عمل دائب دائم، وتعداه إلى جهاد في سبيل الله، فبالإضافة إلى علمه وزهده وورعه فقد كان شجاعًا مقدامًا لا يخشى في الله لومة لائم، يقف في وجه الظلم أيًّا كان صاحبه وحامل لوائه نصرة للحق، همه الأوحد نصرة هذا الدين والذود عنه لأجل ذلك ذاق ألوانًا عديدة من العذاب والكيد والسجن والتشريد فقد عمل خصومه على النيل منه. ودبروا له المكائد حتى قصد مصر فتعصب عليه جماعة من أهلها فسجن بها مدة، ونقل إلى الإسكندرية، ثم أطلق فسافر إلى دمشق واعتقل بها سنة (٧٢٠هـ) وأطلق ثم أعيد، ومات معتقلًا بقلعة دمشق.

#### شيوخه:

أخذ رحمه الله العلم عن شيوخ أفاضل منهم:

الشيخ ابن عبدالدائم، والقاسم الأربلي، والمسلم بن علان، وابن أبي اليسر، وابن عبدان، والشيخ شمس الدين الحنبلي، والشيخ شمس الدين بن عطاء الحنفي، والشيخ جمال الدين بن العيرفي، ومجد الدين بن عساكر، والشيخ جمال الدين البغدادي، والنجيب بن المقداد، وابن أبي الخير، والكهال عبدالرحيم، وابن شيبان، والشرف بن القواس، وخلق كثير. والتقى بابن دقيق العيد واعترف له بالفضل.

#### تلاميله:

تلاميذ ابن تيمية من الكثرة بحيث لا يحصون ولا يعدون في بلاد الشام ومصر وفلسطين وسوف نقتصر في هذه الترجمة السريعة على ذكر أشهر تلاميذه وهم شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أبي بكر بن أبوب المعروف بابن قيم الجوزية صاحب التصانيف العديدة والعلوم المفيدة منها مدارج السالكين، وزاد المعاد، المتوفى سنة ١٥٧ه. والحافظ شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عبدالهادي المقدسي صاحب الصارم المنكي في الرد على السبكي وكتاب العمدة في الحفاظ والمتوفى سنة في الرد على السبكي وكتاب العمدة في الحفاظ والمتوفى سنة يابن كثير صاحب التفسير، والبداية والنهاية، المتوفى سنة عمر أبو الفداء المعروف بابن كثير صاحب التفسير، والبداية والنهاية، المتوفى سنة ع٧٤هـ.

ومنهم الحافظ الذهبي مفيد الشام ومؤرخ الإسلام ناقد المحدثين وإمام أهل الجرح والتعديل شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان التركماني صاحب تاريخ الإسلام، وسير أعلام النبلاء، وميزان الاعتدال، المتوفى سنة ٧٤٨هـ.

ومنهم أيضًا ابن الوردي، وزين الدين أبو حفص عمر الحراني، وشمس الدين أبو عبدالله محمد بن مفلح وغيرهم.

# العصر الذي عاش فيه المؤلف

إن عصر ابن تيمية كان عصرًا كثرت فيه البدع والخرافات وتفشت الباطنية وانتشر الجهل والتعصب والتقليد، وتعرضت فيه بلاد المسلمين إلى الهجهات الحاقدة على المسلمين من قبل التتار والصليبين.

ونلمس ذلك من خلال ما وصل إلينا من مؤلفاته رحمه الله تعالى والتي تتلخص في الجوانب التالية:

- ١ فقد صنف في أهل البدع والاعتقادات الفاسدة في الرد
  عليها وكشف زيفها وانحرافها.
- ٢ ـ صنف في الرد على الفلاسفة وأهل الكلام والإلحاد والجدل.
- مواقفه المحمودة من الرافضة على اختلاف فرقهم
  ومشارجهم.
- الدعوة إلى العودة بالمسلمين إلى الأصول الثابتة من الكتاب والسنة إذ كان عصر ابن تيمية عصر أحداث عظام في الهجات الحاقدة على الإسلام من الخارج والتخبطات والانحرافات في العقائد والمذاهب التي مزقت الأمة من الداخل.

#### مكانته عند العلماء:

لقد شهد لابن تيمية جمع غفير من علماء الأمة سواء من

المعاصرين له والذين جاءوا بعده نذكر منهم:

ابن سيد الناس يقول فيه: (ألفيته بمن أدرك من العلوم حظًا، وكاد أن يستوعب السنن والآثار حفظًا). إن تكلم في التفسير فهو حامل رايته، أو أفتى في الفقه فهو مدرك غايته، أو ذاكر في الحديث فهو صاحب علمه أو حاضر في الملل والنحل لم تر أوسع من غلته في ذلك. . . . (١).

وابن دقیق العید یقول: (لما اجتمعت بابن تیمیة رأیت رجلا العلوم كلها بین عینیه یأخذ منها ما یرید ویدع ما یرید)...(۲).

وابن الوردي يقول: (حضرت مجالس ابن تيمية فإذا هو بيت القصيدة وأول الخريدة \_ اللؤلؤة قبل ثقبها \_ علماء زمانه فلك هو قطبه وجسم هو قلبه. يزيد عليهم زيادة الشمس على البدر والبحر على القطر قال ينشده:

ان ابن تيمية في كل العلوم واحد أحييت دين أحمد وشرعه يا أحمد

ابن قيم الجوزية قال في ترجمته لابن تيمية: (شيخ الإسلام والمسلمين القائم ببيان الحق، ونصرة الدين، الداعي إلى الله ورسوله، المجاهد في سبيله).

<sup>(</sup>١) العقود الدرية لابن عبدالهادي ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الكواكب الدرية.

الحافظ الذهبي قال فيه: (شيخ الإسلام مفتي الفرق، قدوة الأمة، أعجوبة الزمان، بحر العلوم، حبر القرآن، تقي الدين، سيد العباد، أبي العباس أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية (رضى الله عنه).

الحافظ المزي قال فيه: (ما رأيت مثله، ولا رأى هو مثل نفسه، وما رأيت أحدًا أعلم بكتاب الله وسنة رسوله ولا أتبع لهما منه).

وغيرهم ممن ذكروا فضله وعلمه وورعه وزهده. . (١).

#### تصانیفــه:

أما تصانيفه ففي الدرر الكامنة لابن حجر ذكر أنها ربها تزيد على أربعة آلاف كراسة، وفي الوفيات أنها تبلغ ثلاثمائة محلد منها:

١ السياسة الشرعية. ٢ ـ الفتاوى الكبرى في خمس
 مجلدات.

٣ ـ الايمان. ٤ ـ منهاج السنة. ٥ ـ درء تعارض العقل والنقل.

٦ الفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان.

٧ ـ الواسطة بين الحق والخلق. ٨ ـ التوسل والوسيلة.

<sup>(</sup>١) انظر الشهادة الزكية في ثناء الأئمة على ابن تيمية. للشيخ مرعي بن يوسف الكرمي الحنبلي. بتحقيق وتعليق نجم عبدالرحمن خلف.

- ٩ الصارم المسلول.
- ١٠ اقتضاء الصراط المستقيم. ١١ الجواب الصحيح لمن
  بدل دين المسيح.
- ١٢ الرد على المنطقين. ١٣ بيان تلبيس الجهمية في
  تأسيس بدعهم الكلامية.

وغيرها من الكتب والرسائل القيمة. وقد جمع الشيخ ابن عروة الحنبلي الكثير من مؤلفات الشيخ الإمام في كتابه الكواكب الدراري في ترتيب مسند الإمام أحمد على أبواب البخارى(١).

#### وفاتــه:

توفي ابن تيمية في قلعة دمشق بالقاعة التي كان محبوسًا بها وخرجت دمشق تشيعه إلى مقبرة الصوفية فدفن إلى جانب أخيه شرف الدين عبدالله رحمها الله، وكانت وفاته ليلة الاثنين لعشرين خلت من ذي القعدة سنة ٧٧٨هـ.

المحققان

الرياض ۲۰/ ۱۱/ ۱۶۱۱هـ.

<sup>(</sup>١) انظر معجم المؤلفين كحالة ٧٤/٧.

قاعدة عظيمة نافعة في العبادات والفرق بين شرعيتها وبدعيتها مما جمعه الشيخ الإمام العالم العلامة شيخ الإسلام بقية السلف الكرام أبو العباس تقي الدين أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية الحراني، رفع الله قدره، وجدد ذكره في الدنيا والآخرة إنه قريب مجيب.

قال الشيخ رضي الله عنه وأرضاه: (الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله(۱)، أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيدًا، فبلغ الرسالة، وأدى الأمانة، ونصح الأمة، وكشف الغمة، وجاهد في الله حق جهاده، وعبد الله مخلصًا حتى أتاه اليقين من ربه صلى الله عليه وعلى آله وسلم تسليهًا كثيرًا إلى يوم الدين)(۱).

<sup>(</sup>۱) هذه خطبة الحاجة التي علمها رسول الله ﷺ، أصحابه وهي تعرف أيضًا بخطبة النكاح، أخرجها أحمد ٣٩٢/١ و٣٩٣ و٤٠١ و٣٩٤ و٤٣٧ وأبو داود في النكاح باب في خطبة النكاح ٢٣٨/١، والنسائي في الجمعة باب كيفية الخطبة ٣/٥٠١، والدارمي في النكاح باب في خطبة النكاح ٢٤٢/٢ كلهم من طرق عن ابن مسعود بإسناد صحيح، وفي الباب عن ابن عباس رواه ابن ماجه في النكاح باب خطبة النكاح ٢/١٠١.

<sup>(</sup>٢) زيادة من نسخة (ب).

## فصــــــل

# في العبادات والفرق بين شرعيها وبدعيها

فإن هذا باب كثر فيه الاضطراب كها كثر في باب الحلال والحرام، فإن أقوامًا استحلوا بعض ما حرمه الله، وأقوامًا حرموا بعض ما أحل الله تعالى، وكذلك أقوامًا أحدثوا عبادات لم يشرعها الله تعالى بل نهى عنها في كتابه، وأصل الدين أن الحلال ما أحله الله ورسوله في كتابه، والحرام ما حرمه الله ورسوله والدين ما شرعه الله ورسوله(۱). ليس لأحد أن يخرج عن الصراط المستقيم الذي بعث الله به رسوله، قال الله تعالى: ﴿وأن هذا صراطي مستقيمًا فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله، ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ﴿ (٢).

وفي حديث عبدالله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي على أنه خط خطًا، وخط خطوطًا عن يمينه وشماله، ثم قال: (هذه سبيل الله، وهذه سبل على كل سبيل منها شيطان

<sup>(</sup>١) زيادة من نسخة (ب).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٥٣.

يدعو إليه، ثم قرأ: ﴿وأن هذا صراطي مستقيمًا فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ﴾)(١).

وقد ذكر الله تعالى في سورة الأنعام والأعراف وغيرهما ما ذم به المشركين حيث حرموا مالم يحرمه الله تعالى، كالبحيرة والسائبة (٢) واستحلوا ما حرمه الله كقتل أولادهم، وشرعوا دينًا لم يأذن به الله، فقال تعالى: ﴿أَم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين مالم يأذن به الله ﴾ (٣).

ومنه أشياء هي محرمة جعلوها عبادات، كالشرك والفواحش، مثل الطواف بالبيت عراة(٤) وغير ذلك.

والكلام في (الحلال والحرام) له مواضع أخر.

والمقصود هنا العبادات فنقول:

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد ا/۳۵۷ ـ ٤٦٥، والحاكم ۲/۲۳۹، والطبري ۲۰/۸ والطيالسي (۲٤٤) من حديث ابن مسعود. وله شاهد من حديث جابر والنواس بن سمعان.

<sup>(</sup>٢) أ- البحيرة: كانوا إذا ولدت إبلهم سقبا بحروا أذنه: أي شقوها وقالوا: اللهم إن عاش ففتى، وإن مات فذكى، فإذا مات أكلوه وسموه البحيرة.

ب ـ السائبة: أصله من تسييب الدواب وهو إرسالها تذهب وتجيء كيف شاءت فلا تمنع من ماء ولا مرعى ولا تحلب ولا تركب.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ٢١.

 <sup>(</sup>٤) البيت هو الكعبة: وقد كانوا في الجاهلية يطوفون بها عراة حتى جاء الإسلام فحرم ذلك.

العبادات التي يتقرب بها إلى الله تعالى (منها ما كان محبوبًا لله ورسوله، مرضيًا لله ورسوله، إما واجب وإما(۱) مستحب، كما في الصحيح عن النبي على، أنه قال فيها يروي عن ربه تبارك وتعالى(۱): (ما تقرب إلى عبدي بمثل أداء ما افترضت عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها، فبي يسمع، وبي يبصر وبي يبطش، وبي يمشي، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءلته ولابد له قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءلته ولابد له منه)(۱).

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري في الرقاق ٣٤٨/١١ والبغوي في شرح السنة ١٩/٥ والبيهقي
 في الأسماء والصفات ٦٢٣ كلهم من حديث أبي هريرة.

وفي الباب عن عائشة رواه أحمد ٢٥٦/٦ بلفظ (من أذل لي وليا...) وللحديث طرق كثيرة عن أبي أمامة وعن علي وعن ابن عباس وعن أنس وعن حذيفة وعن معاذ بن جبل، انظر الفتح ٣٤٩/١١، أما ما أثبته شيخ الإسلام بزيادة (فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي) فقد نبه الحافظ في الفتح ٢١١/٣٥١ إلى أن هذه الزيادة من كلام الطوفي فقال: وقع في رواية في يسمع وبي يبطش وبي يمشي) قال الاتحادية: زعموا أنه على حقيقته وأن الحق عين العبد واحتجوا بمجيء جبريل في صورة دحية قالوا فهو =

ومعلوم أن الصلاة منها فرض: وهي الصلوات الخمس، ومنها نافلة: كقيام الليل. (وكذلك الصيام فيه فرض وهو صوم شهر رمضان، ومنه نافلة كصيام ثلاثة أيام من كل شهر) (۱)، وكذلك السفر إلى المسجد الحرام فرض، وإلى المسجدين الآخرين مسجد النبي عليه، وبيت المقدس مستحب، وكذلك الصدقة منها ما هو مفروض ومنها ما هو مستحب، وهو العفو كها قال تعالى: ﴿ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو﴾ (۱).

وفي الحديث الصحيح عن النبي على أنه قال: (يا ابن آدم! إنك إن تنفق الفضل خير لك، وإن تمسكه شر لك، لا تلام على كفاف، واليد العليا خير من اليد السفلي وابدأ بمن تعول) (٣).

والفرق بين الواجب والمستحب له موضع آخر غير هذا،

روحاني خلع صورته وظهر بمظهر البشر قالوا: فالله أقدر أن يظهر في صورة
 الوجود الكلي أو بعضه تعالى الله عها يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

 <sup>(</sup>۱) زیادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢١٩.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الزكاة باب: بيان أن أفضل الصدقة صدقة الصحيح الشحيح ٧١٦/٢.

وأحمد: ٢٦٢/٥، والترمذي ٤٩٥/٤ وقال: حسن صحيح، كلهم من حديث أبي أمامة.

والمقصود هنا الفرق بين ما هو مشروع سواء كان واجبًا أو مستحبًّا وماليس بمشروع.

فالمشروع هو الذي يتقرب به إلى الله تعالى، وهو سبيل الله، وهو البر والطاعة والحسنات والخير والمعروف، وهو طريق السالكين، ومنهاج القاصدين والعابدين وهو الذي يسلكه كل من أراد الله وسلك طريق الزهد والعبادة، وما يسمى بالفقر والتصوف (۱) ونحو ذلك.

والصواب للمسلم أن يعلم أن خير الكلام كلام الله وخير الهدي هدي محمد على وأن أفضل الطرق والسبل إلى الله ما كان عليه هو وأصحابه فمن جعل طريق أحد من العلماء والفقهاء أو طريق أحد بحق العباد أو النساك أفضل من طريق الصحابة فهو مخطىء ضال مبتدع.

أما الفقر فقد بينه شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى أيضًا ٢٨/١١. فقال: (ولا ريب أن لفظ الفقر في الكتاب والسنة وكلام الصحابة والتابعين وتابعيهم لم يكونوا يريدون به نفس طريق الله، وفعل ما أمر به وترك ما نهى عنه والأخلاق المحمودة ولا نحو ذلك، بل الفقر عندهم ضد الغنى والفقراء هم الذين ذكرهم الله في قوله: ﴿إنها الصدقات للفقراء والمساكين﴾. وفي قوله: ﴿للفقراء وللفقراء وللفقراء وللفقراء الذين أحصروا في سبيل الله ﴾. وفي قوله: ﴿للفقراء =

<sup>(</sup>۱) ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مجموع الفتاوى ۱۱/٥ وما بعده: أما لفظ الصوفية فإنه لم يكن مشهورًا في القرون الثلاثة وأنه نسبة إلى لبس الصوف وذكر عن محمد بن سيرين أنه بلغه أن قومًا يفضلون لباس الصوف فقال: إن قومًا يتخيرون الصوف يقولون أنهم متشبهون بالمسيح ابن مريم، وهدي نبينا أحب إلينا وكان النبي ﷺ، يلبس القطن وغيره.

ولا ريب أنه تدخل فيه الصلوات المشروعة واجبها ومستحبها، ويدخل في ذلك قيام الليل المشروع، وقراءة القرآن على الوجه المشروع، والأذكار والدعوات الشرعية وما كان من ذلك كالتلاوة «موقتًا كطرفي النهار، وما كان متعلقًا بسبب كتحية المسجد(۱) وسجود التلاوة»(۲)، (۳) وصلاة

والأجــدر بالمسلم أن يتبـع ما جاء عن النبي ﷺ، حيث أن الاتبـاع هو الأسلم. والله تعالى أعـلم.

المهاجرين الذي أخرجو من ديارهم وأموالهم . والغني: هو الذي لا يحل له أخذ الزكاة أو الذي تجب عليه الزكاة أو ما يشبه ذلك لكن لما كان الفقر مظنته الزهد طوعًا أو كرهًا إذ من العصمة أن لا تقدر وصار المتأخرون كثيرًا ما يقرنون بالفقر معنى الزهد، والزهد قد يكون مع الغنى وقد يكون مع الفقر، ففي الأنبياء والسابقين الأولين ممن هو زاهد مع غناه كثير. والزهد المشروع ترك ما لا ينفع في الدار الآخرة، وأما كل ما يستعين به العبد على طاعة الله فليس تركه من الزهد المشروع بل ترك الفضول التي تشغل عن طاعة الله ورسوله هو المشروع. أه.

<sup>(</sup>۱) تحية المسجد هي: ركعتان تؤدى عند الدخول إلى المسجد وقبل الجلوس، فقد روى الجاعة عن أبي قتادة أن النبي ﷺ، قال: (إذا جاء أحدكم المسجد فليصل سجدتين من قبل أن يجلس).

<sup>(</sup>٢) سجود التلاوة: أن من قرأ آية سجدة، أو سمعها يستحب له أن يسجد سجدة بعد قراءتها هذا يسمى سجود التلاوة ولا تشهد فيه ولا تسليم.

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

الكسوف (١)، وصلاة الاستخارة (١)، وما ورد في الأذكار والأدعية الشرعية في ذلك وهذا يدخل فيه أمور كثيرة وفي ذلك

(٢) صلاة الاستخارة: يسن لمن أراد أمرًا من الأمور المباحة والتبس عليه وجه الخير فيه أن يصلي ركعتين من غير الفريضة ولو من السنن الراتبة أو تحية المسجد في أي وقت من الليل أو النهار يقرأ فيها بها شاء بعد الفاتحة ثم يدعو بالدعاء الذي رواه البخاري من حديث جابر رضي الله عنه، قال: (كان رسول الله يعلمنا الاستخارة في الأمور كلها كها يعلمنا السورة من القرآن يقول: إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ثم ليقل: (اللهم استخيرك بعلمك واستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم فإنك تقدر ولا أقدر وتعلم ولا أعلم، وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري، أو قال عاجل أمري وآجله، فاقدره لي ويسره لي ثم بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لي في فاقدره لي ويسره لي ثم بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لي في عنه، واقدر لي الخير حيث كان ثم أرضني به) قال: ويسمي حاجته عند قوله: اللهم إن كان هذا الأمر.

ونقول: ثم يشرع في الأمر الذي استخار الله تعالى فيه، فإن يسر الله أسبابه فهو علامة على قبوله ومحبته، وإن كانت الأخرى فعلى المسلم أن يرضى بها قدره الله سبحانه وتعالى له. وعليه ألا يعتمد في ذلك على ما يراه من رؤى بل عليه أن يأخذ بالأسباب المشروعة وهذه هي الطريقة الشرعية في الاستخارة.

<sup>(</sup>۱) صلاة الكسوف: اتفق العلماء على أن صلاة الكسوف سنة مؤكدة في حق الرجال والنساء، وأن الأفضل أن تصلى في جماعة وإن كانت الجماعة ليست شرطًا فيها ينادى لها (الصلاة جامعة) والجمهور من العلماء على أنها ركعتان في كل ركعة ركوعان. أنظر فقه السنة ١٨٨/١.

من الصفات ما يطول وصفه، وكذلك يدخل فيه الصيام الشرعي كصيام نصف الدهر وثلثه أو ثلثيه أو عشره، وهو صيام ثلاثة أيام من كل شهر، (ويدخل فيه السفر الشرعي، كالسفر إلى مكة وإلى المسجدين الآخرين) (۱)، ويدخل فيه الجهاد على اختلاف أنواعه، وأكثر الأحاديث النبوية في الصلاة والجهاد ويدخل فيه قراءة القرآن على الوجه المشروع.

و«العبادات البدنية» أصولها: الصلاة والصيام والقراءة التي جاء ذكرها من الصحيحين في حديث عبدالله بن عمرو بن العاص، لما أتاه النبي على وقال: (ألم أحدث أنك قلت لأصومن النهار، ولأقومن الليل، ولأقرأن القرآن في ثلاث! قلت: بلى! قال: فلا تفعل، فإنك إذا فعلت ذلك هجمت له العين، ونفهت له النفس، ثم أمره بصيام ثلاثة أيام من كل شهر، فقال: إني أطيق أفضل (فانتهى به إلى صوم يوم وفطر يوم فقال: إني أطيق أفضل من ذلك) فقال: لا أفضل من ذلك وقال: أفضل الصيام صيام داود ـ عليه السلام \_ من ذلك وقال: أفضل الصيام صيام داود ـ عليه السلام \_ كان يصوم يومًا ويفطر يومًا (ولا يفر إذا لاقى) من، وأفضل القيام قيام داود كان ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام القيام قيام داود كان ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه، وأمره أن يقرأ القرآن في سبع (ه).

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢)، (٣)، (٤) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في التهجد: ٣/٤٦ وفي كتاب الصوم باب صوم داود =

ولما كانت هذه العبادات هي المعروفة قال في حديث الخوارج الذي في الصحيحين: (يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية) (1).

فذكر اجتهادهم بالصلاة، والصيام والقراءة، وأنهم يغلون في ذلك حتى تحقر الصحابة عبادتهم في جنب عبادة هؤلاء، وهؤلاء غلوا في العبادة بلا فقه، فآل الأمر بهم إلى البدعة فقال: (يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، أينما وجدتموهم فاقتلوهم، فإن في قتلهم أجرًا عند الله (١) لمن قتلهم يوم القيامة). فاستحلوا دماء المسلمين، وكفروا من خالفهم، وجاءت فيهم الأحاديث الصحيحة. قال الإمام أحمد بن حنبل (١) - رضي الله عنه -: صح فيهم الحديث من

٢٦٤/٤. وفي أحاديث الأنبياء باب قوله تعالى: وآتينا داود زبورًا ٢٧٣٥٥.
 ومسلم في الصوم باب: النهي عن الصوم الـدهر ٣٩/٨ ـ ٤٠. وأحمد
 ٢٨٨/٢ ـ ١٨٩ كلهم من حديث عبدالله بن عمرو.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في فضائل القرآن ۷۱۸/۸. وفي استتابة المرتدين ۲۹۰/۱۲ ومسلم في الزكاة، باب إعطاء المؤلفة ۱۹۶/ ۱۹۵ والإمام أحمد ۳۳/۳ - ۳۶ كلهم من حديث أبي سعيد الخدري، أما قوله: (وقراءته مع قراءتهم) فلم نجدها بهذا اللفظ في مظانها.

<sup>(</sup>۲) زیادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) هو الإمام أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال الشيباني أبو عبدالله صاحب =

عشرة أوجه وقد أخرجها مسلم في صحيحه، وأخرج البخاري قطعة منها.

ثم هذه الأجناس الثلاثة مشروعة ولكن يبقى الكلام في القدر المشروع منها وله صنف (كتاب الاقتصاد في العبادات) وقال أبي بن كعب وغيره: اقتصاد في سنة، خير من اجتهاد في البدعة (١٠).

والكلام في سرد الصوم وصيام الدهر سوى يوم العيد وأيام التشريق وقيام جميع الليل، هل هو مستحب، كما ذهب إلى ذلك طائفة من الفقهاء والصوفية، والعباد، أو هو مكروه كما دلت عليه السنة وإن كان الصوم جائزًا، لكن صوم يوم وفطر يوم أفضل، وقيام ثلث الليل أفضل، ولبسطه موضع آخر.

المسند وإمام أهل السنة في عصره، ولد في بغداد سنة ١٦٤هـ، وطلب العلم بها ثم رحل إلى الكوفة والبصرة ومكة والمدينة واليمن والشام والجزيرة طلبًا للعلم، ونبغ وبرع وصار إمامًا لأهل الحديث، قال إبراهيم الحربي: رأيت أحمد كأن الله جمع له علم الأولين والآخرين، وقال الشافعي خرجت من بغداد وما خلفت بها رجلاً أفضل ولا أعلم ولا أفقه ولا أتقى من أحمد بن حنبل، مات في بغداد يوم الجمعة اثنتي عشر خلت من ربيع الأول من سنة حنبل، مات في بغداد يوم الجمعة اثنتي عشر خلت من ربيع الأول من سنة

<sup>(</sup>۱) ورد عن أبي بن كعب: (اقتصاد في سنة خير من اجتهاد في غير سنة) رواه أحمد في الزهد ص ١٩٦ ـ ١٩٧، وأبو نعيم في الحلية ٢٥٢/١ ـ ٢٥٣. وورد عن ابن مسعود بفظ: (الاقتصاد في السنة أحسن من الاجتهاد في البدعة) أخرجها الحاكم في المستدرك ١٠٣/١، والدارمي ٢٢٣، وابن عبدالبر في الجامع ١٨٨/٢.

والمقصود هنا الكلام في أجناس عبادات غير مشروعة حدثت في المتأخرين كالخلوات فإنه يشبه بالاعتكاف الشرعي. والاعتكاف الشرعي في المساجد كما كان النبي ينعله هو وأصحابه من العبادات الشرعية.

وأما الخلوات فبعضهم يحتج فيها بتحنثه(۱) بغار حراء(۲) قبل الوحي وهذا خطأ فإن ما فعله على قبل النبوة إن كان قد شرعه بعد النبوة فنحن مأمورون باتباعه فيه وإلا فلا وهو من حين نبأه الله تعالى لم يصعد بعد ذلك إلى غار حراء ولا خلفاؤه الراشدون. وقد أقام صلوات الله عليه بمكة قبل المجرة بضع عشر سنة، ودخل مكة في عمرة القضاء، وعام الفتح أقام بها قريبًا من عشرين ليلة، وأتاها في حجة الوداع، وقام بها أربع ليال، وغار حراء قريب منه ولم يقصده.

وذلك أن هذا كانوا يأتونه في الجاهلية ويقال: أن عبدالمطلب هو سن لهم إتيانه لأنه لم تكن لهم هذه العبادات الشرعية التي جاء بها صلوات الله وسلامه عليه بعد النبوة كالصلوات والاعتكاف في المساجد فهذه تغني عن إتيان حراء بخلاف ما كانوا عليه قبل نزول الوحي، فإنه لم يكن يقرأ بل

<sup>(</sup>١) التحنث: هو التعبد الليالي ذوات العدد.

 <sup>(</sup>٢) حِراء بالكسر والتخفيف والمد: جبل من جبال مكة على ثلاثة ميال، وهو
 معروف، وكان النبي على أن يأتيه الوحي يتعبد في غار من هذا الجبل.

قال له الملك عليه السلام: (إقرأ) قال صلوات الله عليه وسلامه فقلت: لست بقارى و(۱) ولا كانوا يعرفون هذه الصلوات، ولهذا لما صلاها النبي على نهاه عنها من نهاه من المشركين، كأبي جهل قال الله تعالى: ﴿أرأيت الذي ينهى عبدًا إذا صلى أرأيت إن كان على الهدى أو أمر بالتقوى أرأيت إن كذب وتولى ألم يعلم بأن الله يرى كلا لإن لم ينته لنسفعن بالناصية، ناصية كاذبة خاطئة، فليدع ناديه، سندع الزبانية، كلا لا تطعه واسجد واقترب (۱)

(وطائفة) يجعلون الخلوة أربعين يومًا ويعظمون أمر الأربعينية، ويحتجون فيها بأن الله تعالى واعد موسى عليه السلام ثلاثين ليلة وأتممناها بعشر، وقد روي(٣): أن موسى عليه السلام صامها وصام المسيح أيضًا أربعين لله تعالى وخوطب بعدها فيقولون يحصل بعدها الخطاب والتنزل كها يقولون في غار حراء حصل بعده نزول الوحي.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب بدءى الوحي ۳۰/۱ وفي التفسير ۵۸۵/۸، وفي التعبير، باب أول ما بدأ به رسول الله ﷺ، ٣٦/٨/١٢، ومسلم في الإيهان باب بدأ الوحي إلى رسول الله ﷺ ١٩٧/٢، وأحمد ٢٣٢/٦ ـ ٢٣٣ وانظر الدر المنثور ٥٦١/٨.

<sup>(</sup>٢) العلق ٩ ـ ١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر الطبري ٣٧/٩، وابن كثير ٢٤٣/٢، والدر المنثور ٣٤/٣٥.

وهذا أيضًا غلط فإن هذه ليست من شريعة محمد على ، بل شرعت لموسى عليه السلام كما شرع له السبت والمسلمون لا يسبتون (۱) ، وكما حرم في شرعه أشياء لم تحرم في شرع محمد على ، فهذا تمسك بشرع منسوخ ، وذاك تمسك بما كان قبل النبوة .

وقد جرّب أن من سلك هذه العبادات البدعية أتته الشياطين، وحصل لهم تنزل شيطاني، وخطاب شيطاني، وبعضهم يطير به شيطانه، وأعرف من هؤلاء عددًا طلبوا أن يحصل لهم من جنس ما حصل للأنبياء من التنزل فنزلت عليهم الشياطين، لأنهم خرجوا عن شريعة النبي على المروا بها. قال تعالى: ﴿ثم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون، إنهم لن يغنوا عنك من الله شيئًا، وإن الظالمين بعضهم أولياء بعض، والله ولي المتقين ﴿ '').

<sup>(</sup>۱) أخذ الله العهد والميثاق على أهل القرية من تعظيم يوم السبت ألا يصطادوا فيه فتحيلوا في ذلك واعتدوا بأن نصبوا الحبائل قبل يوم السبت، فإذا جاءت الحيتان وقعت في تلك الحبائل فيأخذونها بعد انقضاء السبت، فوقعوا بهذا الفعل في المعصية لمخالفتهم أمر الله تعالى فمسخهم الله تعالى إلى صورة القردة. انظر ابن جرير الطبري ٢٦١/١، وابن كثير ١٠٥/١، والدر المنثور

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية، الآية: ١٨.

وكثير منهم لا يجد للخلوة مكانًا ولا زمانًا بل يأمر الإنسان أن يخلو في الجملة ثم صار أصحاب الخلوات فيهم من يتمسك بجنس العبادات الشرعية: الصلوات والصيام والقراءة والذكر وأكثرهم يخرجون إلى أجناس غير شرعية، فمن ذلك طريقة أبي حامد(۱) ومن تبعه، وهؤلاء يأمرون صاحب الخلوة أن لا يزيد على الفرض، لا قراءة ولا نظرًا في حديث نبوي ولا غير ذلك، بل قد يأمرونه بالذكر ثم يقولون ما يقوله أبو حامد: ذكر العامة (لا إلنه إلا الله) وذكر الخاصة (الله، الله) وذكر خاصة الخاصة (هو، هو) (۱).

والـذكـر بالاسم المفرد مظهرًا ومضمرًا بدعة في الشرع، وخطأ في القول واللغة، فإن الاسم المجرد ليس هو كلامًا لا إيهاناً ولا كفرًا.

وقد ثبت في الصحيح عن النبي عليه ، أنه قال: (أفضل

<sup>(</sup>١) هو محمد بن محمد الغزالي الطوسي أبو حامد المتوفى سنة ٥٠٥هـ صاحب كتاب إحياء علوم الدين الفقيه الشافعى.

<sup>(</sup>٢) هذا التقسيم في الذكر إلى ذكر العامة، وذكر خاصة الخاصة، إنها هو تقسيم بدعي لم يرد فيه عن الرسول على ولا عن صحابته ولا عن القرون المفضلة من بعده نص صحيح، ولا ضعيف، بل هو أمر حادث في الدين، وقد قال النبي على: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد). والنصوص التي وردت في ذم الابتداع كثيرة ورحم الله من قال: (اتبعوا ولا تبتدعوا، فقد كفيتم). انظر الفتاوى ٢٩٦/١٠ وما بعدها ففيها زيادة إيضاح حول هذا الجانب الاعتقادى المهم.

الكلام بعد القرآن أربع، وهي من القرآن: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، الله أكبر (١). وفي حديث آخر: (أفضل الذكر لا إله إلا الله) (٢).

وقال: (أفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير)(٣). والأحاديث في فضل هذه الكلمات كثيرة صحيحة.

### وأما ذكر الاسم المفرد فبدعة لم تشرع وليس هو بكلام

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في الآداب، باب: كراهة التسمية بالأسهاء القبيحة ١١٧/١٤ وأحمد ١١٥/٥ ـ ٢٠، وابن ماجه ١٢٥٣/٢ كلهم من حديث سمرة بن جندب، رواه أحمد ٣٦/٤ عن بعض أصحاب النبي على مرفوعًا بنحوه وقد علقه البخاري في صحيحه: كتاب الايهان والنذور، باب: إذا قال والله لا أتكلم اليوم ١١/٥٥١.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في الدعوات، باب أن دعوة المسلم مستجابة، ١٢٤٩ وقال هذا حديث غريب، وابن ماجه في الأدب باب فضل الحامدين ١٢٤٩/٢ كلهم من حديث جابر، وفي إسناده موسى بن إبراهيم بن كثير الأنصاري قال عنه الحافظ في التقريب: صدوق يخطىء وحسنه الشيخ ناصر الألباني، انظر صحيح ابن ماجه ٢٩/١٣ الصحيحة رقم (١٤٩٧).

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام مالك في الموطأ كتاب القرآن، ٢٤١/١، وفي الحج، ٢٢٢/١ مرسلاً وقال ابن عبدالبر: وقد جاء مسندًا من حديث علي وابن عمرو. وحديث ابن عمرو الذي أشار إليه رواه الترمذي في الدعوات باب: في دعاء يوم عرفة ٥/٤٣٥ بزيادة (له الملك وهو على كل شيء قدير) وقال الترمذي: هذا حديث غريب، والحديث حسن بشواهده انظر السلسلة الصحيحة 3/٤.

يعقل ولا فيه إيهان ولهذا صار بعض من يأمر به من المتأخرين يبين أنه ليس قصدنا ذكر الله تعالى ولكن جمع القلب على شيء معين حتى تستعد النفس لما يرد عليها، فكان يأمر مريده بأن يقول هذا الاسم مرات، فإذا اجتمع قلبه ألقى عليه حالاً شيطانيًا فيلبسه الشيطان، ويخيل إليه أنه قد صار في الملأ الأعلى، وأنه أعطى مالم يعطه محمد على الله المعراج، ولا موسى عليه السلام يوم الطور، وهذا وأشباهه وقع لبعض ممن كان في زماننا.

وأبلغ من ذلك من يقول: ليس مقصودنا إلا جمع النفس بأي شيء كان، حتى يقول لا فرق بين قولك: يا حي! وقولك يا حجر! وهذا مما قاله لي شخص منهم وأنكرت ذلك عليه، ومقصودهم بذلك أن تجتمع النفس حتى ينزل فيها الشيطان.

ومنهم من يقول: إذا كان قصدنا واحدًا وقاصد ومقصود فاجعل الجميع واحدًا فيدخله في أول الأمر في وحدة الوجود(١).

<sup>(</sup>۱) وأهل وحدة الوجود هم القائلون بأن وجود المخلوق هو عين وجود الخالق، وقولهم هذا تعطيل للصانع وجحود له وهو جامع لكل شرك، والحلول عندهم نوعان: فقوم يقولون بالحلول المقيد في بعض الأشخاص، وقوم يقولون بحلوله في كل شيء تعالى الله عها يقولون علوًّا كبيرًّا. انظر مجموع الفتاوى ١٩/١٠٥.

وأما أبو حامد وأمثاله ممن أمروا بهذه الطريقة فلم يكونوا يظنون أنها تفضي إلى الكفر ـ لكن (ينبغي أن يعرف أن البدع بريد الكفر ـ ولكن) (١) أمروا المريد أن (ينزع) (١) قلبه من كل شيء حتى يأمروه أن يقعد في مكان مظلم يغطي رأسه ويقول الله، الله، وهم يعتقدون أنه إذا فرغ قلبه استعد بذلك فينزل على قلبه من المعرفة ما هو المطلوب، بل قد يقولون: إنه يحصل له من جنس ما يحصل للأنبياء.

ومنهم من يزعم أنه حصل له أكثر مما حصل للأنبياء، وأبو حامد يكثر من مدح هذه الطريقة في (الاحياء)<sup>(۱)</sup>، وغيره كما أنه يبالغ في مدح الزهد<sup>(1)</sup>، هذا من بقايا الفلسفة عليه، فإن المتفلسفة كابن سينا (١) وأمثاله يزعمون أن كل ما يحصل في

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) وفي ب يفرغ.

<sup>(</sup>٣) انظر (إحياء علوم الدين) (٣/٨٤ ـ ٩٨) كتاب كسر الشهوتين.

<sup>(</sup>٤) انظر (إحياء علوم الدين) (١٨٩/٤ ـ ٧٤١) كتاب الفقر والزهد.

<sup>(</sup>٥) ابن سينا: هو الحسين بن عبدالله بن سينا، أبو على شرف الملك والفيلسوف الرئيس، صاحب التصانيف في الطب والمنطق، والطبيعيات، والإلهيات، أصله من بلخ، ومولود في إحدى قرى بخارى ومات في أصفهان، قال ابن القيم الجوزيه: كان ابن سينا كما أخبر عن نفسه هو وأبوه من أهل دعوة الحاكم من القرامطة الباطنين. وقال ابن تيمية: (تكلم ابن سينا في أشياء من الإلهيات والنبوات، والمعاد، والشرائع، لم يتكلم بها سلفه ولا وصلت إليها عقولهم ولا بلغتها علومهم إن كان إنها يأخذ عن الملاحدة المنتسبين إلى

القلوب من العلم للأنبياء وغيرهم، فإنها هو من العقل الفعال، ولهذا يقولون: النبوة مكتسبة، فإذا تفرغ صفى قلبه عندهم وفاض على قلبه من جنس ما فاض على الأنبياء، وعندهم أن موسى بن عمران على الله من سهاء عقله، لم يسمع الكلام من خارج، فلهذا يقولون أنه يحصل لهم مثل ما حصل لموسى وأعظم مما حصل لموسى.

و(أبو حامد) يقول: (إنه سمع الخطاب كها سمعه موسى عليه السلام، وإن لم يقصد بالخطاب، وهذا كله لنقص إيهانهم بالرسل، وأنهم آمنوا ببعض ما جاءت به الرسل وكفروا ببعض، وهذا الذي قالوه باطل من وجوه.

(أحدها): أن هذا الذي يسمونه (العقل الفعال) باطل لا حقيقة له مما بسط الكلام في موضوع آخر.

(الثاني): أن ما جعله الله في القلوب يكون تارة بواسطة الملائكة إن كان حقًا، وتارة بواسطة الشياطين إن كان باطلاً، والملائكة والشياطين أحياء ناطقون كما قد دلّت على ذلك الدلائل الكثيرة من جهة الأنبياء، وكما يدعي ذلك من باشره من أهل الحقائق وهم يزعمون أن الملائكة والشياطين صفات لنفس الإنسان فقط، وهذا ضلال عظيم.

<sup>=</sup> المسلمين، كالاسماعلية وكان أهل بيته من أهل دعوتهم من أتباع الحاكم العبيدي الذي كان هو وأهل بيته معروفين عند المسلمين بالإلحاد. الاعلام للزركلي ٢٤١/٢، وفيات الأعيان ٢٥٧/٢.

(الثالث): أن الأنبياء جاءتهم الملائكة من ربهم بالوحي، ومنهم من كلمه الله فقربه وناداه، كما كلم موسى عليه السلام لم يكن ما حصل لهم مجرد فيض كما يزعمه هؤلاء.

(الرابع): أن الإنسان إذا فرغ قلبه من كل خاطر، فمن أين يعلم أن ما يحصل فيه حق؟ هذا إنها يعلم بعقل أو سمع وكلاهما لم يدل على ذلك.

(الخامس): أن الذي قد علم بالسمع والعقل أنه إذا فرغ قلبه من كل شيء حلت فيه الشياطين فتنزلت عليه الشياطين، كما كانت تنزل على الكهان، فإن الشيطان إنها يمنعه من الدخول إلى قلب ابن آدم ما فيه من ذكر الله تعالى الذي أرسل به رسله، فإذا خلا ذلك تولاه الشيطان قال تعالى: ﴿ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطانًا فهو له قرين، وأنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون ﴿(۱).

وقال الشيطان فيها أخبر الله عنه: ﴿ فبعزتك لأغوينهم أجمعين، إلا عبادك منهم المخلصين ﴾ (٢)

وقال تعالى: ﴿إِنْ عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من العاوين﴾ ٣٠. والمخلصون هم الذين يعبدونه

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الأيتان: ٣٦، ٣٧.

<sup>(</sup>۲) سورة ص، الأيتان: ۸۳، ۸۳.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، الآية: ٤٢.

وحده لا يشركون به شيئًا، وإنها يعبد (الله)(١) بها أمر به على السنة رسله، فمن لم يكن كذلك تولته الشياطين.

وهذا باب دخل فيه أمر عظيم على كثير من السالكين، واشتبهت عليهم الأحوال الرحمانية بالأحوال الشيطانية، وحصل لهم من جنس ما حصل للكهان والسحرة وظنوا أن ذلك من كرامات أولياء الله المتقين كما قد بسط الكلام على هذا في غير هذا الموضوع (٢).

(السادس): أن هذه الطريقة لو كانت حقًا فإنها تكون في حق من لم يأته رسول، فأما من أتاه رسول وأمره بسلوك طريق فمن خالفه ضل.

وخاتم الرسل قد أمر أمته بالعبادات الشرعية من صلاة وذكر ودعاء وقراءة، لم يأمرهم قط بتفريغ القلب من كل خاطر وانتظار ما ينزل.

فهذه الطريقة لو قدر أنها طريق لبعض الأنبياء لكانت منسوخة بشرع محمد على فكيف وهي طريقة جاهلية لا توجب الوصول إلى المطلوب إلا بطريقة الاتفاق بل يقذف الله تعالى في قلب العبد إلهامًا ينفعه، وهذا قد يحصل لكل أحد ليس هو من لوازم هذه الطريقة.

ولكن التفريغ والتخلية التي جاء بها الرسول أن يفرغ قلبه

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) انظر قاعدة في المعجزات والكرامات من مجموع الفتاوى ٣١١/١١\_٣٦٢.

ما لا يحبه الله ويملؤه بها يحبه الله، فيفرغه من عبادة غير الله ويملؤه بعبادة الله، وكذلك يفرغه من محبة غير الله ويملؤه بمحبة الله، وكذلك يخرج عنه خوف غير الله، ويدخل فيه خوف الله تعالى وينفي عنه التوكل على غير الله، ويثبت فيه التوكل على الله، وهذا هو الإسلام المتضمن للإيهان الذي يمده القرآن ويقويه لا يناقضه وينافيه، كها قال جندب وابن عمر: (تعلمنا الإيهان ثم تعلمنا القرآن فازدننا إيهانًا)(١).

وأما الاقتصار على الذكر المجرد الشرعي مثل قوله: (لا الله إلا الله) فهذا قد ينتفع به الإنسان أحيانًا، لكن ليس هذا المذكر وحده هو الطريق إلى الله تعالى دون ما عداه، بل أفضل العبادات البدنية الصلاة ثم القراءة، ثم الذكر ثم الدعاء، والمفضول في وقته الذي شرع فيه أفضل من الفاضل، كالتسبيح في الركوع والسجود فإنه أفضل من القراءة، ثم قد يفتح على الإنسان في العمل المفضول مالا يفتح عليه في العمل الفاضل. وقد تيسر عليه هذا دون هذا فيكون هذا أفضل في حقه لعجزه عن الأفضل، كالجائع إذا وجد الخبز المفضول ميسرًا عليه، والفاضل متعسرًا عليه فإنه ينتفع بهذا الخبز المفضول، (ويشبعه) (() واغتذاؤه به حينئذ أولى.

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه في المقدمة باب في الإيهان ٢٣/١ وقال البوصيري في الزوائد: إسناد هذا الحديث صحيح، رجاله ثقات.

<sup>(</sup>۲) زیادة من (ب).

(السابع): أن أبا حامد يشبه ذلك بطريق الصين والروم، على تزويق الحائط فأولئك صقلوا حائطهم حتى يمثل فيه ما صقله هؤلاء، وهذا قياس فاسد، لأن هذا الذي فرغ قلبه لم يكن هنالك قلب آخر يحصل له به كما حصل لهذا الحائط منهذا الحائط، بل هو يقول: إن العلم منقوش النفس الفلكية المسمى بذلك (اللوح المحفوظ) (تبعًا لابن سينا) (1).

وقد بينا في غير هذا الموضع أن (اللوح المحفوظ) (٢) الذي ذكره الله تعالى ورسوله ليس هو النفس الفلكية، وابن سينا ومن تبعه أخذوا أسهاء جاء بها الشرع ووضعوا لها مسميات غالفة لمسميات صاحب الشرع، ثم صاروا يتكلمون بتلك الأسهاء فيظن الجاهل أنهم يقصدون بها ما قصده صاحب الشرع، فأخذوا مخ الفلسفة وكسوه لحاء الشريعة. وهذا الشرع، فأخذوا مخ الفلسفة وكسوه لحاء الشريعة. وهذا كلفظ (الملك) و(الملكوت) و(الجبروت) و(اللوح المحفوظ) و(الملك) و(الشيطان) و(الحدوث) (والقدم) وغير ذلك.

وقد ذكرنا من ذلك طرفًا في الرد على (الاتحادية) لما ذكرنا قول ابن سبعين وابن عربي وما يوجد في كلام أبي حامد ونحوه من أصول هؤلاء الفلاسفة الملاحدة والذين يحرفون كلام الله ورسوله عن موضعه، كما فعلت القرامطة الباطنية.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

والمقصود هنا أنه لو كانت العلوم تنزل على القلوب من النفس الفلكية كما يزعم هؤلاء فلا فرق في ذلك بين الناظر والمستدل والمفرغ قلبه، فتمثيل ذلك بنقض أهل الصين والروم مثل باطل.

ومن أهل هذه الخلوات من لهم أذكار معينة، وقوت معين، ولهم تنزلات معروفة قد بسط الكلام عليها ابن عربي الطائي (١) ومن سلك طريقه كالتلمساني.

وهي تنزلات شيطانية قد عرفتها وخبرت ذلك من وجوه متعددة، ولكن ليس هذا موضوع بسطها، وإنها المقصود التنبيه على الجنس المذكور.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن علي بن محمد بن عربي أبو بكر الحاتمي الطائي الأندلسي فيلسوف من أئمة المتكلمين في علم الكلام ولد في مرسيه بالأندلس سنة ١٠٥هـ أنكر عليه أهل الديار المصرية (شطحات) صدرت عنه فعمد بعضهم على إراقة دمه كما أريق دم الحلاج وأشباهه وحبس واستقر في دمشق وتوفي فيها سنة ١٩٣٨هـ. وهو كما يقول الذهبي: قدوة القائلين بوحدة الوجود، وقد أفرط في التصنيف ومنها «الفتوحات المكية» و«فصوص الحكم» وقال الذهبي أيضًا في ترجمته من كتاب (ميزان الاعتدال) ٣/١٦٠: من أمعن النظر في (فصوص الحكم) كتاب لابن عربي أو أمعن التأمل لاح له العجب فإن الذكي إذا تأمل من ذلك الأقوال والنظائر والأشباه فهو أحد رجلين: إما من الاتحادية في الباطن، وإما من المؤمنين بالله الذين يعدون أن هذه النحلة من أكفر الكفر نسأل الله العفو. انظر الأعلام ٢/٨١٦، وميزان الاعتدال ٣/٣٥٦ ولسان الميزان ٥/٣٥٣.

ومما يأمرون به الجوع والسهر والصمت مع الخلوة بلا حدود شرعية، بل سهر مطلق وجوع مطلق، وصمت مطلق مع الخلوة، كما ذكر ذلك ابن عربي وغيره، ويذكر لهم أحوالاً شيطانية. وأبو طالب(۱) قد ذكر بعض ذلك، ولكن أبو طالب أكثر (اعتصامًا)(۱) بالكتاب والسنة من هؤلاء، ولكن يذكر أحاديث كثيرة ضعيفة، من جنس أحاديث المسبعات الذي رواها عن الخضر عن النبي، على وهو كذب محض وإن كان ليس فيه إلا قراءة قرآن، ويذكر أحيانًا عبارات بدعية من جنس ما بالغ في مدح الجوع هو وأبو حامد وغيرهما، وذكروا أنه يزن الخبز بخشب رطب. كلما جف نقص الأكل.

وذكروا صلوات الأيام والليالي، وكلها كذب موضوعة،

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن علي بن عطية الواعظ، كان مجتهدًا في العبادة، وصاحب كتاب (قوت القلوب) قال الخطيب: ذكر في القوت أشياء منكرة في الصفات، وعظ ببغداد وخلط في الكلام، مات سنة (٣٨٦هـ) وذكره النديم في مصنفي المعتزلة، ومن منكراته ما ذكره الذهبي في ميزان الاعتدال ٣٠٥/٣ عن أبي طاهر العلاف: (ليس على المخلوقين أضر على الخالق فبدعوه وهجروه انظر: ميزان الاعتدال ٣٠٥/٣ لسان الميزان ٥/٣٣٩، وفيات الأعيان ٤/٣٠٣. تاريخ بغداد ٣/٨٩.

تنبيه: والمترجم له آنفًا قد يختلط على البعض بمحمد بن علي بن عطية المحموي الشافعي واعظ متصوف من أهل حماة بسورية فقد توفي الثاني سنة (٩٥٤هـ)، انظر الأعلام ٢٩١/٦ وهدية العارفين ٢٤١/٦.

<sup>(</sup>٢) وفي الأصل اعتراضًا وما أثبتناه من نسخة (ب).

ولهذا قد يذكرون مع ذلك شيئًا من الخيالات الفاسدة، وليس هذا موضوع بسط ذلك (١).

وإنها الغرض التنبيه بهذا على جنس من العبادات البدعية وهي الخلوات البدعية سواء قدرت بزمان أو لم تقدر، لما فيها من العبادات البدعية وأما التي جنسها مشروع ولكن غير مقدرة. وأما ما كان جنسه غير مشروع.

فأما الخلوة والعزلة والانفراد المشروع فهو ما كان مأموراً به أمر إيجاب أو استحباب، فالأول كاعتزال (الأمور المحرمة ومجانبتها) (() كما قال تعالى: ﴿وإذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره ﴿ () ومنها قوله تعالى عن الخليل: ﴿فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له إسحاق ويعقوب، وكلاً جعلنا نبيا ﴿ () وقوله عن أهل الكهف : ﴿وإذا اعتزلتموهم وما يعبدون إلا الله فأووا إلى الكهف ﴾ () فإن أولئك لم يكونوا في مكان فيه فأووا إلى الكهف ﴾ () فإن أولئك لم يكونوا في مكان فيه

<sup>(</sup>١) من هذه الكتب التي حوت ذلك كتاب (دلائل الخيرات وشوارق الأنوار في ذكر الصلاة على النبي المختار) المنسوب للشيخ محمد بن سليمان الجزولي المتوفى سنة (٨٥٤هـ).

<sup>(</sup>۲) زیادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الكهف، الأية: ١٦.

جمعة ولا جماعة، ولا من يأمر بشرع نبي فلهذا أووا إلى الكهف فقد قال موسى: ﴿وَإِنْ لَمْ تَوْمَنُوا لِي فَاعْتَرْلُونَ ﴾(١).

وأما اعتزال (الناس) () في فضول المباحات وما لا ينفع، وذلك بالزهد فيه فهو مستحب وقد قال طاووس: نعم صومعة الرجل بيته يكف فيه بصره وسمعه.

وإذا أراد الإنسان تحقيق علم وعمل فتخلى في بعض الأماكن مع محافظته على الجمعة والجماعة، فهذا حق كما في الصحيحين (أن النبي على الله على الله كلما سمع هيعة طار إليها رجل آخذ بعنان فرسه في سبيل الله كلما سمع هيعة طار إليها (يتبع الموت مظانه) (")، ورجل معتزل في شعب من الشعاب يقيم الصلاة ويؤتي الزكاة ولا يدع الناس إلا في خير) (ا).

<sup>(</sup>١) سورة الدخان، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في الإمارة باب فضل الجهاد والرباط ٣٤/١٣، وأحمد ٢٤٣/٢، وابن ماجه في الفتن باب العزلة ٢/١٣١٦ كلهم من طريق بعجة عن أبي هريرة مرفوعًا بنحوه. وفي الباب عن أبي سعيد الخدري، رواه البخاري في الجهاد. باب أفضل الناس مؤمن ٨/٨ وابن ماجه في الفتن باب العزلة ٢/١٣١٢ وعن ابن عباس رواه أحمد ٢/٢٧١. والنسائي في الزكاة باب: من سأل بالله ولا يعطى به ٥/٣٨ والدارمي في الجهاد باب أفضل الناس رجل ٢٠١/٢ والهيعة: الصوت الذي تفزع منه، وتخافه من عدو، (النهاية).

وقوله: (يقيم الصلاة ويؤتي الزكاة)(١) دليل على أن له مالاً يزكيه، وهو ساكن مع ناس يؤذن بينهم وتقام الصلاة، فقد قال صلوات الله عليه: (ما من ثلاثة في قرية ولا بدو لا تقام فيهم الصلاة (جماعة)(١) إلا وقد استحوذ عليهم الشيطان). وقال: (عليكم بالجهاعة فإنها يأخذ الذئب القاصية من الغنم)(١).

<sup>(</sup>۱)، (۲) زیادة من (ب).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ١٩٦/٥، ٢/٢٤٦. وأبو داود في الصلاة باب التشديد في ترك الجماعة الجماعة ١٥٠/١، والنسائي في القبلة باب التشديد في ترك الجماعة ١٠٦/٢، وابن حبان في الصلاة. باب فرض الجماعة ٥/٧٥٤، والبيهقي في الصلاة باب: فرض الجماعة في غير الجمعة ٣/٤٥ كلهم من طريق زائدة عن السائب بن حبيش عن معدان بن أبي طلحة عن أبي الدرداء مرفوعًا به دون قوله (من الغنم) وإسناده حسن.

## فصــــل

وهذه الخلوات قد يقصد أصحابها الأماكن التي ليس فيها أذان ولا إقامة ولا مسجد يصلى فيه الصلوات الخمس، إما مساجد مهجورة وإما غير مساجد: مثل الكهوف والغيران التي في الجبال، ومثل المقابر لا سيها قبر من يحسن به الظن ومثل المواضع التي يقال ان بها أثر نبي أو رجل صالح، ولهذا يحصل لهم في هذه المواضع أحوال شيطانية، يظنون أنها كرامات رحمانية.

فمنهم من يرى أن صاحب القبر قد جاء إليه وقد مات من سنين كثيرة ويقول: أنا فلان، وربها قال له: نحن إذا وضعنا في القبر خرجنا كها جرى للتونسي مع نعهان السلامي، والشياطين كثيراً ما يتصورون بصورة الإنس في اليقظة والمنام وقد تأتي لمن لا يعرف فتقول: أنا الشيخ فلان أو العالم فلان، وربها قالت: أنا أبو بكر وعمر، وربها أتى في اليقظة دون المنام وقالت: أنا المسيح، أنا موسى، أنا محمد، وقد جرى مثل وقالت: أنا المسيح، أنا موسى، أنا محمد، وقد جرى مثل ذلك أنواع أعرفها وثم من يصدق بأن الأنبياء يأتون في اليقظة في صورهم، وثم شيوخ لهم زهد وعلم ودين يصدقون بمثل هذا.

ومن هؤلاء من يظن أنه يأتي إل قبر نبي وأن النبي يخرج من قبره في صورته فيكلمه. ومن هؤلاء من رأى في دائـر

الكعبة شيخ قال: إنه إبراهيم الخليل ومنهم من يظن أن النبي على الحجرة وكلّمه. وجعلوا هذا من كراماته، ومنهم من يعتقد أنه سأل المقبور فأجابه.

وبعضهم كان يحكي: أن ابن منده (١) كان إذا أشكل عليه حديث جاء إلى الحجرة النبوية ودخل فسأل النبي على الماجابه. وآخر من أهل المغرب حصل له مثل ذلك وجعل ذلك من كراماته، قال ابن عبدالبر لمن ظن ذلك: ويحك أترى هذا أفضل من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار! فهل من هؤلاء من سأل النبي على (بعد الموت) (١) وأجابه! وقد تنازع الصحابة في أشياء، فهلا سألوه فأجابهم، وهذه ابنته فاطمة تنازع في ميراثه فهلا سألته فأجابها؟

<sup>(</sup>۱) هو الحافظ العالم المسند أبو زكريا يحيى بن عبدالوهاب بن محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى العبدي الأصبهاني، حافظ للحديث من بيت علم وفضل مشهور في أصبهان، ولد سنة ٤٣٤هـ، وكان جليل القدر وافر الفضل واسع الرواية، كثير التصانيف شيخ الحنابلة ومقدمهم، حسن السيرة وتوفى سنة ٥١١هـ.

أماً ما حكي عنه هنا فإنه مخالف لما جاء في ترجمته، راجع ترجمته في: تذكرة الحفاظ ١٢٥٠/٤، وفيل تاريخ بغداد ٢٥٦/١٦، وفيل تاريخ بغداد ٢٥٦/١٦، والأعلام ١٥٦/٨٨.

<sup>(</sup>۲) زیادة من (ب).

# فصــــل

والأنبياء صلوات الله عليهم أجمعين قد أمرنا أن نؤمن بها أوتوه، وأن نقتدي بهداهم، قال تعالى: ﴿قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوي موسى وعيسى، وما أوي النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ﴿(١). وقال تعالى: ﴿أُولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده ﴾(١). ومحمد على خاتم النبيين لا نبي بعده، وقد نسخ بشرعه ما نسخه من شرع غيره، فلم يبق طريق إلى الله إلا باتباع محمد على أمر به من العبادات أمر إيجاب أو استحباب فهو مشروع وما رغب فيه وذكر ثوابه وفضله.

ولا يجوز أن يقال إن هذا مستحب أو مشروع إلا بدليل شرعي ولا يجوز أن تثبت شريعة بحديث ضعيف، لكن إذا ثبت أن العمل مستحب بدليل شرعي، وروى له فضائل بأسانيد ضعيفة جاز أن يروى إذا لم يعلم أنها كذب، وذلك أن مقادير الثواب غير معلومة، فإذا روي في مقدار الثواب حديث لا يعرف أنه كذب لم يجز أن نكذب به، وهذا هو الذي كان الإمام أحمد بن حنبل رضي الله تعالى عنه وغيره

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٩٠.

يرخصون فيه، وفي روايات أحاديث الفضائل.

وأما أن يثبتوا أن هذا عمل مستحب مشروع بحديث ضعيف فحاشا لله كما أنهم إذا عرفوا أن الحديث كذب فإنهم لم يكونوا يستحبون روايته إلا أن يثبتوا أنه كذب لقول النبي عليه في الحديث الصحيح: (من روى عني حديثًا يرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين)(١).

وما فعله النبي على وجه التعبد فهو عبادة يشرع (التأسي)(٢) به فيه فإذا تخصص زمان أو مكان بعبادة كان تخصيصه بتلك العبادة سنة كتخصيصه العشر الأواخر بالاعتكاف فيها وكتخصيصه مقام إبراهيم بالصلاة فيه فالتأسي به أن يفعل مثل ما فعل، على الوجه الذي فعل، لأنه فعل.

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد ١٤/٥. وابن ماجه في المقدمة باب من حدث عن رسول الله حديثًا ١٥/١ ومسلم في المقدمة ٢٢/١ وابن حبان في المقدمة باب الاعتصام بالسنة ٢١٢/١ كلهم من طريق الحكم عن ابن أبي ليلى عن سمرة. وفي الباب عن على والمغيرة بن شعبة.

<sup>«</sup>فائدة»:

يُرى: بضم الياء ومعناه يظن. وجوز بعض الأئمة فتحها ومعناه: يعلم.

الكاذبين: فيها روايتان: بفتح الباء على التثنية وبكسرها على الجمع
 وكلاهما صحيح.

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ب).

وذلك إنها يكون بأن يقصد مثلها قصد، فإذا سافر لحج أو عمرة أو جهاد وسافرنا كذلك كنا متبعين له، وكذلك إذا ضرب لإقامة حد، بخلاف من شاركوه وكان قصد غير قصده أو شاركه في الضرب وكان قصده غير قصده، فهذا ليس بمتابع له، ولو فعل بحكم الاتفاق مثل نزوله في السفر بمكان، أو أن يفضل في اداوته(۱) ماء فصبه في أصل شجرة، أو أن تمشي راحلته في أحد جانبي الطريق ونحو ذلك، فهل تستحب متابعته في ذلك؟ كان ابن عمر يحب أن يفعل مثل ذلك.

وأما الخلفاء الراشدون وجمهور الصحابة فلم يستحبوا ذلك، لأن هذا ليس بمتابعة له إذ المتابعة لابد فيها من القصد، فإذا لم يقصد هو ذلك الفعل بل حصل له بحكم الاتفاق كان من قصده غير متابع له، وابن عمر رحمه الله يقول: وان لم نقصده، لكن نفس فعله حسن على أي وجه كان، فأحب أن أفعل مثله، إما لأن ذلك زيادة في محبته وإما لبركة مشام له.

ومن هذا الباب إخراج التمر في صدقة الفطر لمن ليس ذلك قوته، وأحمد قد وافق ابن عمر على ذلك، ويرخص في

<sup>(</sup>۱) الاداوة: بالكسر إناء صغير من جلد يتخذ للماء كالسطيحة ونحوها. وجمعها أداوى.

مثل ذلك ما فعله ابن عمر وكذلك أرخص أحمد في التمسح بمقعده في المنبر اتباعًا لابن عمران، وعن أحمد في التمسح بالمنبر روايتان أشهرهما: أنه مكروه كقول الجمهور، وأما مالك وغيره من العلماء فيكرهون هذه الأمور وإن فعلها ابن عمر فإن أكابر الصحابة، كأبي بكر وعمر وعثمان وغيرهم لم يفعلها. فقد ثبت بالإسناد الصحيح عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه كان في السفر فرآهم ينتابون مكانًا يصلون فيه فقال: ما هذا؟ قالوا: مكان صلى فيه رسول الله في فقال: أتريدون أن تتخذوا آثار أنبيائكم مساجد؟! إنها هلك من كان قبلكم بهذا فمن أدركته فيه الصلاة صلى فيه وإلا فليمض ".

وهكذا للناس قولان فيها فعله من المباحات على غير وجه القصد، هل متابعته فيه مباحة فقط أو مستحبة؟ على قولين في مذهب أحمد وغيره كها قد بسط ذلك في موضعه ولم يكن ابن عمر ولا أحد من الصحابة يقصدون الأماكن التي كان ينزل فيها ويبيت فيها مثل بيوت أزواجه، ومثل مواضع نزوله

<sup>(</sup>۱) جاء ما ورد عن ابن عمر بالتمسح في مقعد رسول الله هي من طريق إبراهيم بن عبدالرحمن بن عبدالقارىء ذكره ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ١١٠/٢ ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلًا فهو مجهول.

<sup>(</sup>٢) روى ابن أبي شيبة في المصنف ١٢٥/٢ عن عمر بنحوه وإسناده صحيح.

في مغازيه، إنها كان الكلام في مشابهته في صورة الفعل فقط، وإن كان هو لم يقصد التعبد به، فأما الأمكنة نفسها فالصحابة متفقون على أنه لا يعظم فيها إلا ما عظمه الشارع.

#### فصـــــل

وأما قصد الصلاة والدعاء والعبادة (في مكان لم يقصد الأنبياء فيه الصلاة والعبادة) (١) بل روى أنهم مروا به، أو نزلوا فيه، أو سكنوه فهذا كها تقدم لم يكن ابن عمر ولا غيره يفعله فإنه ليس فيه متابعتهم لا في عمل عملوه، ولا قصد قصدوه، ومعلوم أن الأمكنة التي كان النبي على الله على أما في سفره وإما في مقامه، مثل طرقه في حجه وغزواته ومنازله في أسفاره، ومثل بيوته التي كان يسكنها والبيوت التي كان يأتي إليها أحيانًا (١٠) من بيوت أصحابه والمنازل التي كان ينزل فيها مثل نزوله لما حاصر قريظة والنضير وبقاع معروفة عند الصحابة والتابعين، فلو كانوا يقصدون اتيان هذه البقاع للصلاة فيها والدعاء ونحو ذلك، لكان هذا ظاهرًا بينهم، بل لم يكن فيهم من يفعل ذلك، وأبلغ من ذلك إذا رأى أحدهم في المنام بمكان أن يقصد الصلاة والعبادة في ذلك المكان فهذا

<sup>(</sup>١) هذه الزيادة لا يتم المعنى إلا بها وهي من (ب).

<sup>(\*)</sup> النص المحصور بين نجمتين إنها سقط من المطبوع (مجموعة الفتاوى) ومجموعة الرسائل والمسائل للشيخ محمد رشيد رضا، وأيضًا من مطبوعة الأستاذ بدر بن عبدالله البدر وقد أثبتنا هذا السقط من النسختين الخطيتين اللتين اعتمدناهما، وقد أشرنا إلى ذلك في المقدمة وأثبتنا صورة لهذا السقط من (أوب).

لم يفعله أحــد من السلف وهــذا مثل أن يريد شخص كل مكان مر به النبي ﷺ، أو نزل فيه أن يصلي فيه ويدعو مثل أن يقصد جميع حجر نسائه فيصلي في كل حجرة ويدعو لما كانت الحجرة باقية لم تدخل في المسجد. أو يقصد منزله في حصاره قريظه والنضير والخندق فيصلي فيه ويدعو، أو يقصد دور الأنصار التي قيل انه دخلها فيصلي فيها ويدعو أو يقصد الدار التي قيل انه ولد فيها، أو دار الأرقم التي كان فيها لما نزلت عليه سورة المرسلات أو مكان البيعة الذي بايع فيها أصحابه خلف العقبة، أو يقصد أماكن يقال انه اجتاز بها إبراهيم الخليل، مثل مكان بحران، ومكان بحلب، ومكان بدمشق، أو أماكن يقال انه كان بها عيسى ابن مريم، مثل ربوة بدمشق، أو بيت المقدس أو بمصر أو غار قيل انه كان به نبی أو قتل به نبی مثل غار بجبل قاسیون(۱) یقال أنه (قتل فيه)(١) قابيل فهذه المواضع التي يقال أنه مر بها نبي أو نزل بها نبي من غير أن يقصد النبي العبادة بها، هذا لم يعرف عن أحد من الصحابة أنه كان يقصد هذه البقاع للصلاة والدعاء، بل قد نقل أن أقوامًا قصدوا الشجرة التي بايع النبي

<sup>(</sup>۱) قاسيون: بالفتح وسين مهملة والياء تحتها نقطتان مضمومة وآخره نون وهو الجبل المشرف على مدينة دمشق فيه عدة مغاور وكهوف وقد بنى المقادسة رحمهم الله فيه مسجدًا يقال له مسجد الحنابلة.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من نسخة أ، ب ولا يتم المعنى إلا به.

ﷺ، أصحابه تحتها، فأمر بها عمر رضي الله عنه فقطعت.

وكذلك بناء المساجد على هذه الباقع من غير أن يكون هناك جماعة يصلون فيه الصوات الخمس، بل تبنى لصلاة من يزور تلك البقعة، هذا لم يكن على عهد الصحابة، بل عمر بن الخطاب رضي الله عنه قد نهى أن تقصد الصلاة في (المكان الذي صلى فيه) (ا) النبي على الكونه لم يقصد الصلاة فيه لخصوصه، بل صلى فيه لكونه كان نازلاً فيه بحكم الاتفاق فكان اتباع سنته على أن يصلي الرجل في أي مكان، كان نازلاً فيه، لأنه إذا نزل منزلاً صلى فيه، فأما أن يقصد الصلاة في من ليس هو منزله فهذا الذي كرهه عمر رضي الله عنه، ونهى الناس عنه فإنه مخالفة، ليس بمتابعة له، فكيف إذا كان المكان إنها مر به أو نزل به، أو سكنه وقد ثبت من غير وجه (لعن الله الذين اتخذوا قبور أنبيائهم وصلحائهم في الساجد يحذر عنه ما فعلوا) (المساحد عنه ما فعلوا)

<sup>(</sup>١) زيادة من (ب).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في الأنبياء باب ما ذكر عن بني إسرائيل ٦/٥٠٠. وفي الجنائز باب ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور ٣/٣٣٠. وفي المغازي باب مرض النبي ﷺ، ٢٤٦/٧. بغير لفظ وصالحيهم في جميع المواضع. ومسلم في المساجد باب: النهي عن بناء المسجد على القبور ١٢/٥ ـ ١٣ وعنده (وصالحهم). وأحمد ٢١٨/١، ٣٤/٣ ـ ٣٢٩. كلهم من حديث عائشة وعبدالله بن عباس. وفي الباب من حديث أبي هريرة رواه أحمد ٢٨٤/٢ =

اليهود اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد) (١).

وفي الصحيح أيضًا عنه قال قبل أن يموت بخمس: (إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد ألا (\*) فلا تتخذوا القبور مساجد إني أنهاكم عن ذلك) (١).

فهذه نصوصه الصريحة توجب تحريم اتخاذ قبورهم مساجد مع أنهم مدفونون فيها وهم أحياء في قبورهم (٣)، ويستحب

<sup>=</sup> ۲۸۰، ۳۹۳، ۳۹۳، ۶۰۱، والنسائي في الجنائز. باب: اتخاذ القبور مساجد ۹۲/۶، وأبو داود في الجنائز باب البناء على القبر ۲۱۶/۳ وعن زيد بن ثابت رواه أحمد ۱۸۶، ۱۸۲، ۱۸۲، ۱۲۱، ۲۷۹، ۲۷۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۷۹، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۰، ولنسائي في الجنائز باب اتخاذ القبر مساجد ۱۵۰۶.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(\*)</sup> إلى هنا انتهى السقط.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

٣) لعل شيخ الإسلام أراد أن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء فقد روى الإمام أحمد في مسنده ٨/٤ عن أوس بن أبي أوس قال: قال رسول الله ﷺ: (من أفضل أيامكم يوم الجمعة فيه خلق آدم وفيه قبض وفيه النفخة، وفيه الصعقة، فأكثروا علي من الصلاة فيه فإن صلاتكم معرضوة علي) فقالوا: يا رسول الله وكيف تعرض عليك صلاتنا وقد أرمت. يعني وقد بليت قال: إن الله عز وجل حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء صلوات الله عليهم. وأبو داود في الصلاة، باب فضل يوم الجمعة وليلة الجمعة ١/٧٥، والنسائي في الجمعة باب إكثار الصلاة على النبي ﷺ،

إتيان قبورهم للتسليم عليهم ومع هذا يحرم إتيانها للصلاة عندها، واتخاذها مساجد، ومعلوم أن هذا النهي عنه لأنه ذريعة إلى الشرك، وأرى أن تكون المساجد خالصة لله تعالى، تبنى لأجل عبادته فقط لا يشركه في ذلك مخلوق فإذا بني المسجد لأجل ميت كان حرامًا، فكذلك إذا كان لأثر آخر فإن الشرك في الموضعين حاصل، ولهذا كانت النصارى يبنون الكنائس على قبر النبي والرجل الصالح، وعلى أثره وباسمه وهو الذي خاف عمر رضي الله عنه أن يقع فيه المسلمون، وهو الذي قصد النبي على منع أمته منه قال الله تعالى: ﴿وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدًا ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿وقل أمر ربي بالقسط وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد وادعوه مخلصين له الدين ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ما كان

الصلاة باب في فضل الجمعة ٣٦٩/١ وهو صحيح . وأما ما ورد في مسلم عن أنس أن النبي على قال: (رأيت موسى ليلة أسري بي قائبًا يصلي في قبره) فهذه الحياة البرزخية التي امتن الله بها على أنبيائه فهي حياة خاصة بهم ليست كالحياة التي نعرفها، وهكذا منهج المسلم وموقفه مما ثبت عن النبي عنى أن نؤمن به إيهانًا دون زيادة عليه بالأقيسة والآراء كما يفعل أهل البدع الذين وصل الأمر ببعضهم إلى ادعاء أن حياته على في قبره حياة حقيقية، والحق أنها حياة برزخية لا يعلم حقيقتها إلا الله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) سورة الجن، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٩.

للمشركين أن يعمروا مساجـد الله شاهدين على أنفسهم بالكفر أولئك حبطت أعمالهم وفي النار هم خالدون. إنها يعمر مساجد الله من آمن باليوم الآخر وأقام الصلاة وآتى الركاة ولم يخش إلا الله فعسى أولئك أن يكونوا من المهتدين (١). لو كان هذا مستحبًا لكان يستحب للصحابة والتابعين أن تصلي في جميع حجر أزواجه وفي كل مكان نزل فيه في غزواته أو أسفاره، ولكان يستحب أن يبنوا هناك مساجد ولم يفعل السلف شيئًا من ذلك، ولم يشرع الله تعالى للمسلمين مكانًا يقصد للصلاة إلا المسجد، ولا مكانًا يقصد للعبادة إلا المشاعر، فمشاعر الحج كعرفة ومزدلفة ومني تقصد للعبادة والذكر والدعاء والتكبير لا للصلاة بخلاف المساجد فإنها هي التي تقصد للصلاة، وما ثم مكان يقصد بعينه إلا المساجد والمشاعر، وفيها الصلاة والنسك، قال تعالى: ﴿قُلُّ إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له وبذلك أمرت (٢٠). وما سوى ذلك (من البقاع) (٣) فإنه لا يستحب قصد بقعة بعينها للصلاة ولا الدعاء ولا الذكر إذا لم يكن شرع الله ورسوله قصدها لذلك، وإن كان مسكنًا لنبي أو منزلاً أو ممرًا فإن الدين أصله متابعة النبي ﷺ، وموافقته

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الأيتان: ١٧، ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

بفعل ما أمرنا به وشرعه لنا، وسنه لنا ونقتدي به في أفعاله التي شرع لنا الاقتداء به فيها بخلاف ما كان من خصائصه، فأما الفعل الذي لم يشرعه هو لنا ولا أمرنا به ولا فعله فعلاً سن لنا أن نتأسى به فيه فهذا ليس من العبادات والقرب، فاتخاذ هذا قربة مخالفة له على أن وما فعله من المباحات على غير وجه التعبد يجوز لنا أن نفعله مباحًا كما فعله مباحًا، ولكن هل يشرع لنا أن نجعله عبادة وقربة، فيه قولان كما تقدم، وأكثر السلف والعلماء على ألا نجعله عبادة وقربة بل نتبعه فيه فإن فعله مباحًا فعلناه مباحًا وإن كان فعله قربة فعلناه قربة، ومن فعله مباحًا فعلناه مباحًا وإن كان فعله قربة فعلناه قربة، ومن في ذلك بركة لكونه مختصًا به نوع اختصاص.

## فصـــل

وأهل «العبادات البدعية» يزين لهم الشيطان تلك العبادات ويبغض لهم السبل الشرعية حتى يبغضهم في العلم والقرآن والحديث، فلا يحبون سماع القرآن والحديث ولا ذكره، وقد يبغض إليهم جنس الكتاب فلا يحبون كتابًا ولا من معه كتاب، ولو كان مصحفًا أو حديثًا، كما حكى النصر أبادي (۱) أنهم كانوا يقولون: يدع علم الخرق ويأخذ علم الورق، وقال: وكنت أستر ألواحي منهم، فلما كبرت احتاجوا إلى علمى.

وكذلك حكى السري السقطي (٢): أن واحدًا منهم دخل عليه فلما رأى عنده محبرة وقلمًا خرج ولم يقعد عنده، ولهذا قال

<sup>(</sup>۱) هو الإمام المحدث القدوة الواعظ أبو القاسم إبراهيم بن محمد بن أحمد بن محموية الخراساني النيسابوري الصوفي، من أقواله: رؤية أعذار الخلق، والمداومة على الأوراد، وترك الرخص. مات بمكة سنة سبع وستين وثلاثهائة، رحمه الله تعالى. انظر سير أعلام النبلاء للذهبي ٢٦٣/١٦ تاريخ بغداد 7٦٩/١٠.

<sup>(</sup>٢) هو السري بن المغلس السقطي الإمام القدوة شيخ الإسلام أبو الحسن البغدادي، ولد في حدود الستين ومائة، من أقواله لا تصحب الأشرار، ولا تشتغلن عن الله بمجالسة الأخيار، توفي سنة ثلاث وخمسين ومائتين. انظر سير أعلام النبلاء ١٢/١٨، حلية الأولياء ٢/١٠ تاريخ بغداد ١٨٧٩، لسان الميزان ١٨/٣.

سهل بن عبدالله التستري (١): يا معشر الصوفية لا تفارقوا السواد على البياض، فها فارق أحد السواد على البياض إلا تزندق. وقال الجنيد (١): علمنا هذا مبني على الكتاب والسنة، فمن لم يقرأ القرآن ويكتب الحديث لا يقتدى به في هذا الشأن.

وكثير من هؤلاء يتطير (') بمن يذكر الشرع أو القرآن أو يكون معه كتاب أو يكتب، وذلك لأنهم استشعروا أن هذا الجنس فيه ما يخالف طريقهم، فصارت شياطينهم تهربهم من

<sup>(</sup>۱) سهل بن عبدالله بن يونس، شيخ العارفين أبو محمد التستري، له كلمات نافعة ومواعظ حسنة من كلامه: لا معين إلا الله، ولا دليل إلا رسول الله، ولا زاد إلا التقوى، ولا عمل إلا الصبر عليه وقال: من أراد الدنيا والآخرة فليكتب الحديث، فإن فيه منفعة الدنيا والآخرة، توفي سنة ثلاث وثمانين ومائتين. انظر سير أعلام النبلاء ٣٣٠/١٣، حلية الأولياء ١٨٩/١٠. وفيات الأعيان ٢٩/١٢.

 <sup>(</sup>٢) والمقصود بالسواد على البياض هو المداد والورق وهما من أدوات طلب
 العلم.

<sup>(</sup>٣) هو الجنيد بن محمد بن الجنيد النهاوندي ثم البغدادي القواريري الصوفي، ولد سنة نيف وعشرين ومائتين، كان كثير العبادة والأوراد، قال ابن الأثير في وصفه إمام الدنيا في زمانه، وعده العلماء شيخ مذهب التصوف لضبط مذهب بقواعد الكتاب والسنة، توفي ببغداد سنة ٢٩٧هـ.

انظر سير أعلام النبلاء ٢٦/١٤، طبقات الشافعية ٢٦٠/٢ حلية الأولياء ٢٥٥/١٠. تاريخ بغداد ٢٤١/٧، الأعلام ١٤١/٢.

<sup>(</sup>٤) في الأصل ينظر والمثبت من (ب).

هذا كما يهرب اليهودي والنصراني من أن يسمع كلام المسلمين حتى لا يتغير اعتقاده في دينه. وكما كان قوم نوح يجعلون أصابعهم في آذانهم واستغشوا ثيابهم لئلا يسمعوا كلامه ولا يروه. وقال الله تعالى عن المشركين: ﴿وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون﴾(١). وقال تعالى: ﴿فَا لَمُ عَن التَّذَكُرة معرضين، كأنهم حمرة مستنفرة، فرت من قسورة ﴾(١). وهم من أرغب الناس في السماع البدعي سماع المعازف ومن أزهدهم في السماع الشرعي سماع المعازف ومن أزهدهم في السماع الشرعي سماع آيات الله تعالى (١).

وكان مما زين لهم طريقهم أنهم وجدوا كثيرًا من المشتغلين بالعلم والكتب معرضين عن عبادة الله تعالى وسلوك سبيله، إما اشتغالًا بالدنيا وإما بالمعاصي، إما جهلًا وتكذيبًا بها يحصل لأهل التأله والعبادة، فصار وجود هؤلاء مما ينفرهم، وصار بين الفريقين نوع تباغض يشبه من بعض الوجوه ما بين أهل الملتين: هؤلاء يقولون ليس هو على شيء. وهؤلاء يقولون ليس هو الهم بطريقهم ليس هون على شيء وقد يظنون أنهم يحصل لهم بطريقهم

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر، الآيات: ٤٩ ـ ٥١.

 <sup>(</sup>٣) انظر في هذا الباب كلامًا نافعًا للإمام ابن تيمية في الفتاوى ١١/٥٥٠ وما
 بعدها.

<sup>(</sup>٤) وفي نسخة ب (هؤلاء).

أعظم مما حصل في الكتب.

فمنهم من يظن أنه يلقن القرآن بلا تلقين. ويحكون أن شخصًا حصل له ذلك وهذا كذب. نعم قد يكون سمع آيات الله فلها صفى نفسه تذكرها فتلاها. فإن الرياضة تصقل النفس فيذكر أشياء كان نسيها، ويقول بعضهم مما يحكى أن بعضهم قال: أخذوا علمهم ميتًا عن ميت، وأخذنا علمنا عن الحي الذي لا يموت، وهذا يقع، لكن منهم من يظن ما يلقى إليه من خطاب أو خاطر هو من الله تعالى بلا واسطة، قد يكون من الشيطان وليس عنده فرقان يفرق بين الرحماني والشيطاني، فإن الفرق الذي لا يخطىء هو القرآن والسنة فها وافق الكتاب والسنة فهو الصواب وما خالف فهو خطأرا).

وقد قال الله تعالى: ﴿ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطانًا فهو له قرين وأنهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون. حتى إذا جاءنا قال يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين﴾(٢).

وذكر الرحمن هو ما أنزله على رسوله قال تعالى: ﴿وهذا

<sup>(</sup>١) انظر رسالة الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان للإمام ابن تيمية بتحقيق الشيخ عبدالقادر الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الأيات: ٣٦ ـ ٣٨.

ذكر مبارك أنزلناه أفأنتم له منكرون ﴿ (١٠). وقال تعالى: ﴿وَمَا هو إلا ذكر للعالمين ﴿ إِنَّ عَالَى : ﴿ فَإِمَا يَأْتَيْنَكُمْ مَنِّي هدى فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكًا، ونحشره يوم القيامة أعمى، قال رب لِمَ حشرتني أعمى وقلد كنت بصيراً، قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى ﴿ ٣٠.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا القرآنَ يَهْدِي لَلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبْشُرُ المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجرًا كبيرًا. وأن الذين لا يؤمنون بالآخرة أعتدنا لهم عذابًا أليمًا﴾ ('). وقال تعالى: ﴿وَكَذَلُكُ أُوحَيْنَا إِلَيْكُ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتُ تَدْرِي ما الكتاب ولا الإيهان، ولكن جعلناه نورًا نهدي به من نشاء من عبادنا وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم. صراط الله الذي له ما في السموات وما في الأرض، ألا إلى الله تصير الأمور﴾ (٠). وقال تعالى: ﴿كتابِ أَنزلناه إليك لتخرج الناس من السظلمات إلى النسور بإذن ربهم إلى صراط العسزيسز

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة القلم، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الأيات: ١٢٤ ـ ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآيتان: ٩، ١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، الآيتان: ٥٦، ٥٣.

الحميد (۱). وقال تعالى: ﴿فالذين آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون (۱)؛

ثم إن هؤلاء لما ظنوا أن هذا يحصل لهم من الله بلا واسطة صاروا عند أنفسهم أعظم من أتباع الرسول. يقول أحدهم: فلان عطيته على يد محمد. وأنا عطيتي من الله بلا واسطة. ويقول أيضًا: فلان يأخذ عن الكتاب، وهذا الشيخ يأخذ عن الله، ومثل هذا.

وقول القائل: يأخذ عن الله وأعطاني الله لفظ جميل، فإن أراد به الإعطاء والأخذ العام وهو «الكوني الخلقي» أي: بمشيئة الله وقدرته حصل لي هذا فهو حق، ولكن جميع الناس يشاركونه في هذا، وذلك الذي أخذ عن الكتاب هو أيضًا عن الله أخذ بهذا الاعتبار، والكفار من المشركين وأهل الكتاب أيضًا هم كذلك، وإن أراد أن هذا الذي حصل لي هو مما يجبه الله ويرضاه ويقربه إليه، وهذا الخطاب الذي يلقى إلى هو كلام الله تعالى. فهنا طريقان:

(أحدهما): أن يقال له: من أين لك أن هذا (إنها هو من الله لا) (٥) من الشيطان وإلقائه ووسوسته؟ فإن الشياطين يوحون إلى أوليائهم ليجادلوهم ﴿وإن أطعتموهم إنكم

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم آية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، آية: ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ب).

لمشركون (۱۱٬۲۱۰). وينزلون عليهم، كما أخبر الله تعالى بذلك في القرآن، وهذا موجود كثيرًا في عباد المشركين، وأهل الكتاب وفي الكهان والسحرة ونحوهم وفي أهل البدع بحسب بدعتهم، فإن كانت هذه الأحوال قد تكون رحمانية وقد تكون شيطانية، فلابد من الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان والفرقان، إنها هو الفرقان الذي بعث الله به محمدًا على فهو: (الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرًا (۱۲). وهمو الذي فرق الله به بين الحق والباطل، بين الهدى والضلال، بين الهدى والفريق المنار، وبين سبيل أولياء الرحمن وسبيل أولياء الشيطان، كها قد بسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع.

(والمقصود هنا) أن يقال لهم: إذا كان جنس هذه الأحوال مشتركًا بين أهل الحق وأهل الباطل فلابد من دليل يبين أن ما حصل لكم هو الحق.

(الشاني) أن يقال: بل هذا من الشيطان لأنه مخالف لما بعث الله به محمدًا ريس وذلك أن ينظر فيها حصل له وإلى

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، آية: ١٢١.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ب).

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان، الآية: ١.

سببه وإلى غايته فإن كان السبب عبادة غير شرعية مثل أن يقال له: اسجد لهذا الصنم حتى يحصل لك المراد واستشفع بصاحب هذه الصورة حتى يحصل لك المطلوب. أو ادع هذا المخلوق استغث به مثل أن يدعو الكواكب كها يذكرونه في كتب دعوة الكواكب، أو أن يدعو مخلوقًا كها يدعو الخالق سواء كان المخلوق ملكًا أو نبيًّا أو شيخًا، فإذا دعاه كها يدعو الخالق سبحانه إما دعاء عبادة وإما دعاء مسألة صار مشركًا به، فحينتذ ما حصل له بهذا السبب حصل بالشرك كها يحصل للمشركين.

وكانت الشياطين تتراءى لهم أحيانًا، وقد يخاطبونهم من الصنم ويخبرونهم ببعض الأمور الغائبة. أو يقضون لهم بعض الحوائج، فكانوا يبذلون لهم هذا النفع القليل بها اشتروه منهم من توحيدهم وإيهانهم الذي هلكوا بزواله كالسحر، قال الله تعالى: ﴿وما يعلمان من أحد حتى يقولا إنها نحن فتنة فلا تكفر، فيتعلمون منهها ما يفرقون به بين المرء وزوجه، وما هم بضارين به من أحد إلا بإذن الله، ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم، ولقد علموا لمن اشتراه ما له في الآخرة من خلاق ولبئس ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون ﴿().

وكذلك قد يكون سببه سماع المعازف وهذا كما يذكر عن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٠٢.

عثمان بن عفان رضي الله عنه أنه قال: (اتقوا الخمر فإنها أم الخبائث، وإن رجلًا سأل امرأة فقالت: لا أفعل حتى تسجد لهذا الوثن، فقال: لا أشرك بالله شيئًا فقالت: أو تقتل هذا الصبي؟ فقال: لا أقتل النفس التي حرم الله، فقالت: أو تشرب هذا القدح؟ فقال: هذا أهون فلما شرب الخمر قتل الصبي. وسجد للوثن، وزنى بالمرأة(١).

(والمعازف) هي خمر النفوس، تفعل في النفوس أعظم مما تفعل حميا الكؤوس، فإذا سكروا بالأصوات حل فيهم الشرك ومالوا إلى الفواحش وإلى الظلم، فيشركون ويقتلون النفس التي حرمها الله ويزنون.

وهذه الشلاثة موجودة كثيرًا في أهل سماع المعازف سماع المكاء والتصدية أما الشرك فغالب عليهم بأن يحبوا شيخهم أو غيره مثل ما يحبون الله ويتواجدون على حبه.

وأما الفواحش فالغناء رقية الزنى وهو من أعظم الأسباب

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالرزاق في المصنف ٢٣٦/٩، والنسائي في الأشربة باب ذكر الأثام المتولدة عن شرب الخمر ٣١٥/٨، والبيهقي في السنن الكبرى في الأشربة باب ما جاء في تحريم الخمر ٢٨٧/٨ كلهم من طريق الزهري عن أبي بكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام عن أبيه قال: سمعت عثمان بن عفان فذكره موقوفًا عليه وقال ابن كثير في التفسير ٢٩٧/٢: وهذا إسناد صحيح. وقد ورد مرفوعًا رواه ابن أبي الدنيا في ذم المسكر وقال ابن كثير والزيلعي: والموقوف أصح، أنظر نصب الراية ٤٩٧/٢.

لوقوع الفواحش، ويكون الرجل والصبي والمرأة في غاية العفة والحرية حتى يحضره، فتنحل نفسه وتسهل عليه الفاحشة ويميل لها فاعلاً أو مفعولاً به أو كلاهما كما يحصل من شراب الخمر وأكثر.

وأما القتل فإن قتل بعضهم بعضًا في السماع كثير يقولون: قتله بحاله ويعدون هذا من قوته، وذلك أن معهم شياطين تحضرهم فأيهم كانت شياطينه أقوى قتل الآخر، كالذين يشربون الخمر ومعهم أعوان لهم فإذا شربوا عربدوا فأيهم كانت أعوانه أقوى قتل الآخر، وقد جرى مثل هذا لكثير منهم، ومنهم من يقتل إما شخصًا وإما فرسًا وغير ذلك بحاله، ثم يقوم صاحب الثأر ويستغيث بشيخه فيقتل ذلك الشخص وجماعة معه: إما عشرة، وإما أقل أو أكثر. كما جرى مثل هذا لغير واحد. وكان الجهال يحسبون أن هذا في باب (الكرامات).

فلم تبين لهم أن هذه أحوال شيطانية، وأن هؤلاء معهم شياطين تعينهم على الإثم والعدوان عرف ذلك من بصره الله تعالى وانكشف التلبيس والغش الذي كان لهؤلاء.

وكنت في أواخر عمري حضرت مع جماعة من أهل الزهد والعبادة والإرادة فكانوا من خيار أهل هذه الطبقة. فبتنا بمكان وأرادوا أن يقيموا سماعًا وأن أحضر معهم فامتنعت من

ذلك فجعلوا لي مكانًا منفردًا قعدت فيه، فلما سمعوا وحصل الوجد والحال صار الشيخ الكبير يهتف بي في حال وجده ويقول: يا فلان قد جاءك نصيب عظيم تعال خذ نصيبك، فقلت في نفسي ثم أظهرته لهم لما اجتمعنا: أنتم في حل من هذا النصيب فكل نصيب لا يأتي على محمد بن عبدالله فإني لا آكل منه شيئًا. وتبين لبعض من كان منهم ممن له معرفة وعلم أنه كان معهم الشياطين، وكان فيهم من هو سكران بالخمر.

والذي قلته معناه أن هذا النصيب وهذه العطية والموهبة والحال سببها غير شرعي، ليس هو طاعة لله ورسوله. فهو مثل من يقول: تعال اشرب معنا الخمر ونحن نعطيك هذا المال، أو عظم هذا الصنم ونحن نوليك هذه الولاية ونحو ذلك.

وقد يكون سببه نذرًا لغير الله سبحانه وتعالى: مثل أن ينذر لصنم أو كنيسة، أو قبر أو نجم، أو شيخ ونحو ذلك من النذور التي فيها شرك، فإذا أشرك بالنذر فقد يعطيه الشيطان بعض حوائجه كما تقدم في السحر.

وهذا بخلاف النذر لله تعالى فإنه ثبت في الصحيحين عن ابن عمر عن النبي ﷺ، أنه نهى عن النذر وقال: (إنه لا يأتي

بخير وإنها يستخرج به من البخيل)(١). وفي الصحيحين عن أبي هريرة عن النبي على ، نحوه(٢). وفي رواية: (لأن النذر يلقي ابن آدم إلى القدر)(٣) فهذا المنهي عنه هو النذر الذي يجب الوفاء به ينهي عن عقده، ولكن إذا كان قد عقد فعليه الوفاء به، كما في صحيح البخاري عن النبي على ، أنه قال: (من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصى الله فلا يعصه)(٤).

وإنها نهى عنه على النه لا فائدة فيه إلا التزام ما التزمه وقد لا يوفى به فيبقى آثمًا، وإذا فعل تلك العبادات بلا نذر كان خيرًا له، والناس يقصدون بالنذر تحصيل مطالبهم، فبين النبي على أن النذر لا يأتي بخير، فليس النذر سببًا في حصول مطالبهم، وذلك أن الناذر إذا قال: لله على ان حفظني الله القرآن أن أصوم ثلاثة أيام، أو إن عافاني الله من هذا المرض، أو إن دفع الله هذا العدو، أو إن قضى عني هذا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في الأيهان والنذور باب الوفاء بالنذور ۱۱/۸۱ ومسلم في النذر ۹۸٤/۱۱ كلاهما من حديث ابن عمر.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في الأيهان والنذور باب الوفاء بالنذر ۱۸٤/۱۱ ومسلم في
 النذر ۹۸/۱۱ وأحمد ٤١٢/٢ كلهم من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) هو من رواية أبي هريرة عند البخاري ومسلم.

 <sup>(</sup>٤) رواه البخاري في الأيهان والنذور باب النذر في الطاعة ١١/٥٨٩، وأحمد
 ٣٦/٦ و٤١ و٢٢ كلهم من حديث عائشة.

الدين فعلت كذا، فقد جعل العبادة التي التزمها عوضًا عن ذلك المطلوب. والله سبحانه وتعالى لا يقضي تلك الحاجة لمجرد تلك العبادة المنذورة، بل ينعم على عبده بذلك المطلوب ليبتليه أيشكر أم يكفر؟ وشكره يكون بفعل ما أمره به وترك ما نهاه عنه.

وأما تلك العبادة المنذورة فلا تقوم بشكر تلك النعمة، ولا ينعم الله تلك النعمة ليعبده العبد تلك العبادة المنذورة التي كانت مستحبة فصارت واجبة، لأنه سبحانه لم يوجب تلك العبادة ابتداء بل هو يرضى من العبد بأن يؤدي الفرائض ويتجنب المحارم، ولكن هذا الناذر يكون قد ضيع كثيرًا من حقوق الله ثم بذل لك اللذر لأجل تلك النعمة، وتلك النعمة أجل من أن ينعم الله بها لمجرد ذلك المنذور المحتقر. وإن كان المبذول كثيرًا والعبد مطيع لله فهو أكرم على الله من أن يحوجه إلى ذلك المبذول الكثير، فليس النذر سببًا لحصول مطلوب، كالدعاء فإن الدعاء من أعظم الأسباب وكذلك الصدقة وغيرها من العبادات جعلها الله تعالى سببًا لحصول الخير ودفع الشر إذا فعلها العبد ابتداء، وأما ما يفعله على وجه النذر فإنه لا يجلب له منفعة ولا يدفع عنه مضرة، لكنه كان بخيلًا فلما نذر لزمه ذلك، فالله تعالى يستخرج بالنذر من البخيل، فيعطي على النذر مالم يكن يعطيه بدونه. تمت قاعدة العبادات بحمد الله وعونه، وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم النسخة المنسوخة منها عن نسخة عليها خط الشيخ شيخ الإسلام أحمد بن تيمية.

## فمسرس الموضوعسات

الصفحة

| <b>6</b>  | المقدمــة                 |
|-----------|---------------------------|
| Y1        | ترجمـــة المؤلــف         |
|           | فصل في العبادات والفرق    |
| ٣١        | بيـن شـرعيها وبدعيــها    |
| o.h       | فصل وهذه الخلوات          |
| ٣٠        | فصل والأنبياء             |
| ٦٥        | فصل وأما قصد الصلاة       |
| <b>YY</b> | فصل وأهل العبادات البدعية |